

بعب (لرَّحِيْ الْهُجِّرِيُّ (سِيلنم (لِيِّرُمُ (لِفِرُوفَ مِرِّسَ (سِيلنم (لِيِّرُمُ (لِفِرُوفَ مِرِّسَ



العثيمين، محمد بن صالح

(أيكن (الأر) (الغرون كرين

تفسير القرآن الكريم: سورة الكهف./ محمد بن صالح العثيمين. ـ الدمام، ١٤٢٣هـ

۱٦٠ ص؛ ۲٤ × ۲٤ سم

ردمك: ٠ ـ ٤٥ ـ ٧٦٧ ـ ٩٩٦٠

١ ـ القرآن ـ التفسير بالمأثور ٢ ـ القرآن ـ سورة الكهف ـ تفسير
 أ ـ العنوان

1277/7.17

ديوي ۲۲۷٫۳۲

جميع الحقوق محفوظة للمؤلف

إلا لمن أراد طبعه لتوزيعه مجاناً بعد مراجعة مؤسسة الشيخ محمد بن صالح العثيمين الخيرية

المملكة العربية السعودية

عنیزۃ ۔ ص ب ۱۹۲۹ ۱۳۶۲۲۰۰۹ ۔ ۲۰۲۲۶۲۱۰۷ هاتف: www.binothaimeen.com info@binothaimeen.com

الطبعة الأولى . شوّال ١٤٢٣

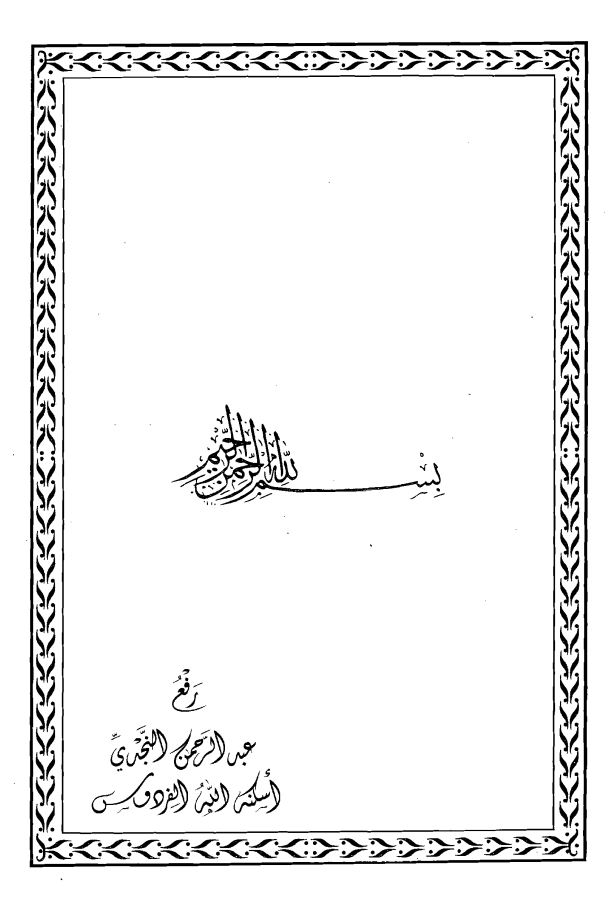


## دارابنالجوزي

المملكة العربية السعودية: الدمام - طريق الملك فهد - ت: ٨٤٢٨١٤٦ - ٨٤٢٨١٥٣ ، ص ب: ٢٩٨٢ - الرمز البريدي: ٣١٤٦١ - فاكس: ٨٤٢٨١٠٠ - جوّال: ٨٤٢٨١٠٥ ، ١٠ البرياض - نلف اكس: ٢١٠٧٢٨ - جوّال: ٨٤٢٨١٥٠ ، ١/٨٦٩٦٠ - بيروت - هاتف: ٥٨٨٣١٢٠ - ١/٨٦٩٦٠ - بيروت - هاتف: ٢٤٤٣٤٤٩٠ ، ١٠٦٨٢٣٧٣ - نلف اكس: ١٠٦٨٢٣٧٣ - نلف اكس: ١٠٦٨٢٣٧٣ - محمول: ١٠٦٨٢٣٧٣ - نلف اكس: aljawzi@hotmail.com - www.aljawzi.com

とくくくくくくくくシン

عبر (الرَّحِينِ (النَّجَنِي يَ (أُسِلْتُمُ (الغَبِرُ) (اِنْجُرُ (الْنِحُووكِيسَ ٩ لفَضَيْلَةَ الشَّيْخِ العَلَامَة غفَ إِللَّهُ لَهُ وَلِوَالدَّيْهِ وَلِلْمُكَّدَّ دارابن الجوزي كليعَ بإشراف مؤسّسة الشيخ ممترتب صالح العثيميّ الخيريّة ぐくくくく



رَفِعَ عب الرَّحِلُ النَّجَرِيُّ البِين النِّرُ النِّورُ النَّجَرِيِّ البِين النِّرُ النِورِي لِين

إن الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له. وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، صلّى الله عليه وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وسلّم تسليماً كثيرا.

### أما بعد:

فإن من توفيق الله \_ سبحانه وتعالى \_ أن يسر لفضيلة شيخنا محمد بن صالح العثيمين \_ تغمده الله بواسع رحمته ورضوانه \_ تفسير سورة الكهف وذلك في الدورة العلمية التي عقدها في شهر ربيع الأول من عام ١٤١٩ه بالجامع الكبير في مدينة عنيزة.

وقد قام الدكتور صالح الصالح ـ عضو هيئة التدريس بجامعة الملك سعود \_ فرع القصيم \_ بنسخ أشرطة تفسير هذه السورة، وعرضها على فضيلة شيخنا، فراجع منها \_ رحمه الله تعالى \_ ستة دروس، وحررها واعتمدها، وبقي درس واحد وهو الأخير من قوله تعالى: ﴿ كَنَالِكَ وَقَدَّ أَحَطْنَا بِمَا لَدَيِّهِ خُبِّرًا ﴿ اللهِ السورة.

ومن أجل إتمام الفائدة، واصل الدكتور صالح الصالح جهده المشكور - جزاه الله خيراً - فأكمل تفريغ محتوى الدرس الأخير المسجل، وألحقه ببقية المادة المحررة، وخرَّج أحاديث

الكتاب، وقد عاونه على ذلك العمل الأخ علي بن سالم باوزير ـ جزاه الله خيراً ـ وهو أحد طلاب فضيلة شيخنا ـ رحمه الله تعالى ـ، ثم باشرت اللجنة العلمية مراجعته للطباعة والنشر.

نسأل الله تعالى أن يجعل هذا العمل خالصاً لوجهه الكريم، موافقاً لمرضاته، نافعاً لعباده، وأن يجزي فضيلة شيخنا المؤلف عن الإسلام والمسلمين خير الجزاء، ويضاعف له المثوبة والأجر، ويعلي درجته في المهديين إنه سميع قريب، وصلَّى الله وسلَّم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.

اللجنة العلمية في مؤسسة الشيخ محمد بن صالح العثيمين الخيرية

# رَفْعُ عِن الرَّئِ الْمُؤْرِقِ الْمُؤْرِي عِنْ الْمُؤْرِدِي الْمُؤْرِدِي الْمُؤْرِدِي الْمُؤْرِدِي الْمُؤْرِدِي الْمُؤْرِدِينِ اللّهِ الْمُؤْرِدِينِ الْمُؤْرِدِينِ اللّهِ الْمُؤْرِدِينِ اللّهُ الْمُؤْرِدِينِ اللّهِ الْمُؤْرِدِينِ اللّهِ الْمُؤْرِدِينِ اللّهِ اللّهِ الْمُؤْرِدِينِ الْمُؤْرِدِينِ اللّهِ الْمُؤْرِدِينِ الْمُؤْرِدِينِ اللّهِ الْمُؤْرِدِينِ اللّهِ الْمُؤْرِدِينِ اللّهِ الْمُؤْرِدِينِ اللّهِينِ اللّهِ الْمُؤْرِدِينِ اللّهِ الْمُؤْرِدِينِ الللّهِ الْمُؤْرِدِينِ اللّهِ الْمُؤْرِدِينِ اللّهِ الْمُؤْرِدِينِ اللّهِ الْمُؤْرِدِينِ الْمُؤْرِدِينِ الْمُؤْرِدِينِ الْمُؤْرِدِينِ الْمُؤْرِدِينِ اللّهِ الْمُؤْرِدِينِ الللّهِ الْمُؤْرِدِينِ اللّهِ الْمُؤْرِدِينِ اللّهِ الْمُؤْرِدِينِ اللّهِ الْمُؤْرِدِينِ اللّهِ الْمُودِينِ الللّهِ الْمُؤْرِدِينِ اللّهِ الْمُؤْرِدِينِ الْمُولِينِي الْمُؤْرِدِينِي الْمُؤْرِدِينِ الْمُؤْرِدِينِي الْمُؤْرِد

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين أما بعد:

سورة الكهف مكيَّة واستثنى بعض المفسرين بعض الآيات: أولها (١ - ٨)، وآية رقم (٢٨) ومن (١٠٧ - ١١٠) على أنها مدنية، ولكن هذا الاستثناء يحتاج إلى دليل؛ لأن الأصل أن السُّور المكيَّة مكيَّةٌ كلها وأن المدنيَّة مدنيَّةٌ كُلُها، فإذا رأيت استثناءً فلا بد من دليل.

والمَكِّي ما نزل قبل الهجرة والمدنِيُّ ما نزل بعد الهجرة حتى وإن نزل بغير المدينة مثل قوله تعالى: ﴿ الْيُوْمَ أَكُمُلْتُ لَكُمُّ وَيَنَكُمُ وَأَتَمَّتُ عَلَيْكُمُ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينَا ﴾ [المائدة: ٣] فقد نزلت بعرفة عام حجة الوداع.

#### \* \* \*

﴿ اَلْحَمَٰذُ لِلَّهِ اَلَّذِى آَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ الْكِئْبَ وَلَمْ يَجْعَل لَلْمُ عِوجًا ۞ فَيَ يَعْمَلُ لَلَهُ عِوجًا ۞ فَيَ يَشْمَلُ لَلْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

قوله تعالى: ﴿المَهْدُ﴾ هو وصفُ المحمود بالكمال محبة وتعظيماً، وبقولنا محبة وتعظيماً خرج المدح؛ لأن المدح لا يستلزم المحبة والتعظيم، بل قد يَمدح الإنسان شخصاً لا يساوي فلساً ولكن لرجاء منفعة أو دفع مضرة، أما الحمد فإنه وصف بالكمال مع المحبة والتعظيم.

﴿لِلَّهِ﴾ هذا اسمٌ عَلَمٌ على الله مُختَصُّ به لا يوصف به غيره، وهو عَلَمٌ على الذات المقدَّسة تبارك وتعالى.

﴿ ٱلَّذِى أَنزُلُ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِئْبَ ﴾ جملة: ﴿ ٱلْحَبْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى آنزُلَ ﴾ هل هي خَبَرٌ، أراد الله سبحانه وتعالىٰ أن يُخبر عباده بأنه محمود، أو هي إنشاءٌ وتوجيهٌ على أنّنا نحمدُ الله على هذا، أو الجميع؟

الجواب: الجميع، فهو خبرٌ من الله عن نفسه، وهو إرشادٌ لنا أن نَحمدَ الله عزّ وجل على ذلك.

﴿عَبَدِهِ ﴾ يعني مُحَمَّداً ﷺ، وَصَفَهُ تعالى بالعبودية؛ لأنه أعبَدُ البَشَر لله عزّ وجل. وقد وصَفَه تعالى بالعبودية في حالات ثلاث:

- ١ \_ حالِ إنزال القرآن عليه كما في هذه الآية.
- ٢ في حالِ الدفاعِ عنهُ ﷺ، قال تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِنا مِنْ الله عَلَى الله عَلَى عَبْدِنَا فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِن مِثْلِهِ وَادْعُوا شُهَدَاءَكُم مِن دُونِ الله إِن كُنتُمْ صَدِيقِينَ ﴿ إِلله الله عَلَى الله عَل
- ٣ وفي حالِ الإسراءِ به، قال تعالى: ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِى أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ لَا لَكُ مِنَ الْمَسْجِدِ ٱلْمَقْصَا ٱلَّذِى بَنْرَكْنَا حَوْلَهُ لِيَكُ مِنَ الْمَسْجِدِ ٱلْمَقْصَا ٱلَّذِى بَنْرَكْنَا حَوْلَهُ لِيَكُو مِنْ اللهِ الله هُو ٱلسّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴿ ﴾ [الإســراء: ١]، لِنُرِيمُ مِنْ اللهِ مُلَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الله عنى أشرف مقاماتِ النبي ﷺ وصفهُ الله سبحانه وتعالى يعني في أشرف مقاماتِ النبي ﷺ وصفهُ الله سبحانه وتعالى بأنه عبد، ونعمَ الوصفُ أن يكون الإنسانُ عبداً لله، حتى قال العاشق في معشوقته:

لا تدعُني إلَّا بيا عَبدَها فيإنه أشرف أسمائي الله يُكتب، أو لأنهُ ﴿ ٱلْكِنْبَ ﴾ أي: القرآن، سُمِّي كتاباً؛ لأنه يُكتب، أو لأنهُ

جامع، لأن الكَتْب بمعنى الجَمْع، ولهذا يقال: الكتيبة يعني المجموعة من الخيل، والقرآن صالح لهذا وهذا فهو مكتوبٌ وهو أيضاً جامع.

﴿ وَلَمْ يَجْعَلُ لَهُمْ عِوَجًا ﴾ لم يجعل لهذا القرآن عوجاً بل هو مستقيم؛ ولهذا قال:

﴿ قِيمًا ﴾ وقيماً حال من قوله: ﴿ ٱلْكِنْبَ ﴾ ، يعني: حالَ كونه قَيِّماً . فإن قال قائل: «لماذا لم نجعلها صفة ، لأن الكتابَ منصوب وقيِّماً منصوب؟ » .

فالجواب: أن قيماً نَكِرة والكتاب معرفة ولا يمكن أن توصف المعرفة بالنَّكِرة، ومعنى ﴿قِيمًا ﴿ أَي: مستقيماً غاية الاستقامة، وهنا ذَكَر نَفْيَ العيبِ أولاً ثم إثبات الكمال ثانياً. وهكذا ينبغي أن تُخلي المكان من الأذى ثم تَضع الكمال؛ ولهذا يقال: «التخلية قبل التحلية»، يعني قبل أن تُحلِّي الشيء أخلِ يقال: «وَهَ يَعْمَل لَهُ الله عَمَا ينافي التحلي ثم حَلِّه، وفي قوله تعالى: ﴿ وَلَمْ يَعْمَل لَهُ عِرَمًا ﴾ تنبيه. وهو أنه يجب الوقوف على قوله: ﴿ وَلَمْ يَعْمَل لَهُ عِرَمًا ﴾ لأنك لو وصلت لصار في الكلام تناقض، إذ يوهمُ أن المعنى لم يكن له عوج قيمً.

ثم بيَّن تعالى الحكمة من إنْزال القرآن في قوله: ﴿ لِيُنذِرَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللِهُ اللللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللْمُلْمُ اللِمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ ال

الضمير في قوله: ﴿ لِيُنذِرَ ﴾ يحتملُ أن يكون عائداً على ﴿ عَبْدِهِ ﴾ ويحتملُ أن يكون عائداً على ﴿ الْكِنْبَ ﴾ وكلاهما صحيح، فالكتاب نَزل على الرسول ﷺ لأجل أن يُنذِر به، والكتاب نفسُه مُنذِر، ينذر الناس.

﴿ بَأْسَا شَدِيدًا مِن لَدُنّهُ ﴾ أي من قِبَلِ الله عزّ وجل، والبأس هو العذاب، كما قال تعالى: ﴿ فَجَآءَهَا بَأْسُنَا بَيَنَا ﴾ [الأعراف: ٤]، يعني عذابنا، والإنذار: هو الإخبار بما يُخَوِّف.

﴿وَيُنَشِّرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾ التبشير: الإخبار بما يسر، وهنا نجد أنه خُذِف المَفعول في قوله: ﴿ لِيُنْذِرَ ﴾ وذكر المفعول في قوله: ﴿وَيُنْشِرَ ﴾، فكيف نقدر المفعول برينذر»؟

الجواب: نُقدِّرُه في مقابل من يُبَشَّر وهم المؤمنون فيكون تقديره «الكافرين»، وهذه فائدة من فوائد علم التفسير: أنّ الشيء يعرَف بذكر قبيله المقابل له، ومنه قوله تعالى: ﴿ فَٱنفِرُوا ثَبَاتٍ أَوِ انفِرُوا جَمِيعًا ﴾ [النساء: ٧١]. ﴿ ثُبَاتٍ ﴾: يعني «متفرقين» والدليل ذكر المقابل له: ﴿ أَو انفِرُوا جَمِيعًا ﴾.

وقوله تعالى: ﴿ اَلْمُؤْمِنِينَ اللَّذِينَ يَعْمَلُونَ الْصَّلِحَتِ ﴾ يفيد أنه لا بدَّ مع الإيمان من العمل الصالح، فلا يكفي الإيمان وحده بل لا بد من عمل صالح . ؛ ولهذا قيل لبعض السلف: «أليس مِفتاحُ الجنَّة لا إله إلّا الله؟ » يعني فمن أتى به فُتح له! قال: بلى، ولكن هل يفتحُ المفتاحُ بلا أسنان؟

﴿ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ الذين آمنوا بما يجب الإيمان به، وقد بيَّن النبي عَلِيُّ ما يجب الإيمان به لجبريل حين سأله عن الإيمان فقال: «أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وتؤمن بالقدر خيره وشرِّه»(١).

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم: كتاب: الإيمان، باب: بيان الإيمان والإسلام والإحسان ووجوب الإيمان بإثبات قَدَرِ الله سبحانه وتعالىٰ...، (۸)، (۱).

﴿ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّلِحَاتِ ﴾ يعني يعملون الأعمال الصالحات، ومتى يكون العمل صالحاً؟

الجواب: لا يمكن أن يكون صالحاً إلَّا إذا تضمن شيئين:

- ١ الإخلاص لله تعالى: بألا يقصد الإنسان في عمله سوى وجه الله والدار الآخرة.
- ٢ ـ المتابعة لشريعة الله: ألّا يخرج عن شريعة الله عزّ وجل
   سواء شريعة محمد ﷺ أو غيره.

ومن المعلوم أن الشرائع بعد بِعثة الرسول ﷺ كلها منسوخة بشريعته ﷺ.

﴿أَنَّ لَهُمْ أَجَرًا حَسَنًا ﴿ مَّكِثِينَ فِيهِ أَبَدًا ﴿ هَ الْجَرَا اللهِ الْمَالِةُ وَاللهُ عَلَّ وَجِل ثوابِ الأعمالُ أجراً لأنها في مقابلة العمل، وهذا من عدله جلَّ وعلا أن يسمي الثواب الذي يثيب به الطائع أجراً حتى يطمئن الإنسان لضمان هذا الثواب؛ لأنه معروف أن الأجير إذا قام بعمله فإنه يستحق الأجر.

وقوله: ﴿حَسَنًا﴾ جاء في آية أخرى ما هو أعلى من هذا الوصف وهو قوله تعالى: ﴿لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ الْحُسُنَى وَزِيَادَةً ﴾ [يونس: ٢٦] وجاء في آية أخرى: ﴿هَلْ جَزْآهُ ٱلْإِحْسَنِ إِلَّا ٱلْإِحْسَنُ ﴿ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

الجواب: بما يقتضي الأكمل، فنقول: ﴿ حَسَنًا ﴾ أي هو أحسن شيء ولا شك في هذا، فإن ثواب الجنة لا يعادله ثواب.

وقوله: ﴿مَنْكِثِينَ فِيهِ أَبَدًا﴾ أي باقين فيه أبداً، إلى ما لا نهاية، فلا مرض ولا موت ولا جوع ولا عطش ولا حر ولا برد، كل شيء كامل من جميع الوجوه.

واعلم أن من عقيدة أهل السنة والجماعة أن الجنَّة موجودة الآن وأنها مؤبدة، وقد جاء الآن وأنها مؤبدة، وقد جاء هذا في القرآن، فآيات التأبيد بالنسبة لأصحاب اليمين كثيرة، أما بالنسبة لأصحاب الشمال فقد ذُكر التأبيد في آيات ثلاث:

- ا في سورة النساء، قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَظَلَمُوا لَمَ يَكُنِ ٱللَّهُ لِيَعْفِرَ لَهُمْ وَلَا لِيَهْدِيَهُمْ طَرِيقًا ﴿ إِلَّا طَرِيقَ جَهَنَعَ خَلَدِينَ أَللَهُ لِيَعْفِرَ لَهُمْ وَلَا لِيَهْدِيَهُمْ طَرِيقًا ﴿ إِلَّا طَرِيقَ جَهَنَعَ خَلَدِينَ فِهَا آلِدُا وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى ٱللهِ يَسِيرًا ﴿ إِلَى اللهِ عَلَى ٱللهِ يَسِيرًا ﴿ النساء: ١٦٨ \_ ٢١٩.].
- ٢ في سورة الأحزاب، قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَعَنَ ٱلْكَفْرِينَ وَأَعَدَّ لَمَ اللَّهَ لَعَنَ ٱلْكَفْرِينَ وَأَعَدَّ لَمَ سَعِيرًا ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللللْمُولَى الللَّهُ اللللَّهُ اللللْمُول
- ٣ ـ في سورة الجن في قوله تعالى: ﴿وَمَن يَعْضِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ فَإِنَّ لَهُ لَهُ
   نَارَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَآ أَبَدًا﴾ [الجن: ٢٣].

وإذا كانت ثلاث آيات من كتاب الله عزّ وجل صريحة في التأبيد فلا ينبغي أن يكون هناك خلاف، كما قيل:

وليس كل خلاف جاء معتبراً إلا خلافاً له حظ من النّظرِ وما ذكر من الخلاف في أبدية النار لا حظ له، كيف يقول الخالق العليم: ﴿خَلِدِينَ فِهَا أَبَداً﴾ [النساء: ٥٧] ثم يقال: لا أبدية؟ هذا غريب، من أغرب ما يكون، فانتبهوا للقاعدة في مذهب أهل السنّة والجماعة: أن الجنّة والنار مخلوقتان الآن لأن الله ذكر في الجنة ﴿أُعِدَتُ ﴾ [آل عمران: ١٣٣] وفي النار ﴿أُعِدَّتُ ﴾ [البقرة: ٢٤]. وثانياً: أنهما مؤبدتان لا تفنيان لا هما ولا من فيهما كما سمعتم.

#### \* \* \*

﴿ وَبُمُنذِرَ ٱلَّذِينَ قَالُواْ ٱلَّمَٰتُ اللَّهُ وَلَدًا ۞ مَّا لَهُمْ بِهِ، مِنْ عِلْمِ وَلَا لِآبَاآبِهِمَّ كَبُرَتْ كَلِمَةً تَخْرُجُ مِنْ ٱفْوَهِهِمَّ إِن يَقُولُونَ إِلَّا كَذِبَا۞﴾.

قوله تعالى: ﴿وَيُنذِرَ اللَّذِينَ قَالُوا النَّفَ اللهُ وَلَدَا﴾ كالإيضاح لما أبهم في الآية السابقة، فيه إنذار لمثل النصارى الذين قالوا: إن المسيح ابن الله، ولليهود الذين قالوا: العُزير ابن الله، وللمشركين الذين قالوا: إن الملائكة بنات الله.

والعزير ليس بنبي ولكنه رجل صالح.

﴿ مَّا لَهُمْ بِهِ مِنْ عِلْمِ ﴾ أي بالولد أو بالقول، ﴿ مَّا لَهُمْ بِهِ ﴾ أي بهذا أي بهذا القول، أو ﴿ مَّا لَهُمْ بِهِ ﴾ أي بالولد ﴿ مِنْ عِلْمِ ﴾ فإذا انتفى العلم ما بقي إلَّا الجهل.

﴿ وَلَا لِآبَآبِهِمْ ﴾ الذين قالوا مثل قولهم، ليس لهم في ذلك علم، ليسَ هناك إلّا أوهام ظنوها حقائق وهي ليست علوماً.

﴿ كَبُرَتْ كَلِمَةً تَغْرُجُ مِنْ أَفْرَهِهِمْ ﴾ قد يُشكل على طالب العلم نَصْبُ ﴿ كَلِمَةً ﴾ .

والجواب: ﴿كَلِمَةُ تمييز والفاعل محذوف والتقدير «كبرت مقالتهم كلمةً» تخرج من أفواههم: أي عَظُمت لأنها عظيمة والعياذ بالله، كما قال تعالى: ﴿تَكَادُ ٱلسَّمَوَتُ يَنَفَظَرْنَ مِنْهُ وَتَنشَقُ ٱلأَرْضُ وَيَخِرُ ٱلْجِبَالُ هَدًّا ۞ أَن دَعَوْا لِلرَّمْنِ وَلَدًا ۞ وَمَا يَنْجَى لِلرَّمْنِ أَن يَنْجِذُ وَلِدًا ۞ إِن كُلُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ إِلَا يَنْجِى لِلرَّمْنِ أَن يَنْجِذُ وَلِدًا ۞ إِن كُلُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ إِلَا يَاللَّهُ الرَّمْنِ عَبْدًا ۞ [مريم: ٩٠ - ٩٣]. يعني: مستحيل غاية الاستحالة أن يكون له ولد.

فإن قال قائل: «أليس الله يقول: ﴿قُلَّ إِن كَانَ لِلرَّمْمَانِ وَلَدُّ فَأَنَاْ أَوْلُ الْمُعَدِينَ (لَكُمَّ عَنَا وَلَدُّ فَأَنَاْ أَوْلُ الْمُعِدِينَ (لَهُ ﴾ [الزخرف: ٨١]».

الجواب: نعم. ولكن التعليق بالشرط لا يدل على إمكان المشروط، لأننا نفهم من آيات أخرى أنه لا يمكن أن يكون وهذا كقوله تعالى للرسول على إلى المنتقب المنتق

قوله: ﴿ غَنْرُجُ مِنْ أَفُوهِهِمْ ﴾ هل لنا أن نستفيد من قوله: ﴿ مِنْ أَفُوهِهِمْ ﴾ هل لنا أن نستفيد من قوله: ﴿ مِنْ أَفُوهِهِمْ أَفُوهِهِمْ أَن هؤلاء يقولون بألسنتهم ما ليس في قلوبهم وأنهم لا

يستيقنون أن لله ولداً؛ لأن أي عاقل لا يمكن أن يقول إن لله ولداً، فكيف يمكن أن يكون لله ولدٌ، وهذا الولد من البشر نراه مثلنا يأكل ويشرب ويلبس، ويلحقه الجوع والعطش والحر والبرد، كيف يكون ولدٌ لله تعالى؟ هذا غير ممكن؛ ولذلك قال: ﴿إِن يَقُولُونَ إِلَّا كَذِبًا ﴿ إِن النافية أن يَقُولُونَ إِلَّا كَذِبًا ﴾ (إن النافية أن يقع بعدها "إلَّا ﴿ إِنْ أَنتَ إِلَّا نَذِيرٌ ﴿ إِنْ هَذَا إِلَّا هَذِيرٌ ﴾ [فاطر: ٣٣]، ﴿إِنْ هَذَا إِلَّا سِحْرٌ مُبِينٌ ﴾ [المائدة: ١١٠].

وإن يَقُولُونَ إِلَّا كَذِبا أي ما يقول هؤلاء إلَّا كذباً. والكذب: هو الخبر المخالف للواقع، والصدق: هو الخبر المطابق للواقع، فإذا قال قائل: «قدِم فلانٌ اليوم» وهو لم يَقدُم، فهذا كذب سَواءٌ علم أم لم يعلم، ودليل ذلك قصة سُبَيْعة الأسلمِيَّة رضي الله عنها حينما مات عنها زوجها وهي حامل فوضعت بعد موته بليالٍ ثم خلعت ثياب الحداد، ولبست الثياب الجميلة تريد أن تُخطّب، فدخل عليها أبو السنابل فقال لها: «ما أنت بناكح حتى يأتي عليك أربعة أشهر وعشر»، لأنها وضعت بعد موت زوجها بنحو أربعين ليلة أو أقل أو أكثر، فلبست ثياب الإحداد ثم أتت إلى الرسول على وأخبرته بالخبر فقال لها: «كذب أبو السنابل» (١)، مع أن الرجل ما تعمد الكذب، يظن أنها تعتد أبو السنابل» (١)، مع أن الرجل ما تعمد الكذب، يظن أنها تعتد بأطول الأجلين، فإن بقيت حاملاً بعد أربعة أشهر وعشر بقيت في الإحداد حتى تتم لها أربعة أشهر وعشر، تعتد أطول الأجلين،

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد (٤٢٧٣) وغيره وأصله في الصحيحين.

ولكن السنَّة بينت أن الحامل عِدَّتُها وضع الحمل ولو دون أربعةِ أشهر، فالشاهد أن النبي ﷺ أطلق على قول أبي السنابل «كَذَب» مع أنه لم يتعمد.

#### \* \* \*

﴿ فَلَعَلَكَ بَلَخِعٌ نَفْسَكَ عَلَىٰ ءَاتَرِهِمْ إِن لَمْ يُؤْمِنُوا بِهَاذَا ٱلْحَدِيثِ أَسَفًا ۞﴾.

قوله تعالى: ﴿ فَلَعَلَكَ ﴾ الخِطاب للرسول ﷺ ﴿ بَنْخِعٌ نَفْسَكَ ﴾ مهلكٌ نفسك، لأنه كان ﷺ إذا لم يجيبوه حَزِنَ حَزِناً شديداً ، وضاق صدره حتى يكاد يَهلك، فسلَّاه الله عزّ وجل وبيّن له أنه ليس عليه من عدم استجابتهم من شيء، وإنما عليه البلاغ وقد بلَّغ.

﴿عَلَىٰٓ ءَاثَارِهِم﴾ أي باتباع آثارهم، لعلُّهم يرجعون بعد عدم إجابتهم وإعراضهم.

﴿ إِن لَّمْ يُؤْمِنُوا بِهَاذَا ٱلْحَدِيثِ ﴾ أي إن لم يؤمنوا بهذا القرآن.

﴿أَسُفًا﴾ مفعول من أجله، العامل فيه: ﴿بَنْخِعُ المعنى أنه لعلك باخع نفسك من الأسف إذا لم يؤمنوا بهذا مع أن الرسول على ليس عليه من عدم استجابتهم من شيء، ومهمة الرسول على البلاغ. قال تعالى: ﴿فَإِنَّمَا عَلَيْكَ ٱلْبَلَغُ ﴾ [الرعد: ١٤]، وهكذا ورثته من بعده: العلماء، وظيفتهم البلاغ وأما الهداية فبيد الله، ومن المعلوم أن الإنسان المؤمن يحزن إذا لم يستجب الناس للحق، لكنَّ الحازنَ إذا لم يقبل الناس الحق على نوعين:

١ ـ نوع يحزن لأنه لم يُقبل.

٢ ـ ونوع يحزن لأن الحق لم يُقبل.

والثاني هو الممدوح لأن الأول إذا دعا فإنما يدعو لنفسه، والثاني إذا دعا فإنما يدعو إلى الله عزّ وجل، ولهذا قال تعالى: ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ ﴾ [النحل: ١٢٥].

لكن إذا قال الإنسان أنا أحزن؛ لأنه لم يُقبل قولي؛ لأنه الحق ولذلك لو تبين لي الحق على خلاف قولي أخذت به فهل يكون محموداً أو يكون غير محمود؟

الجواب: يكون محموداً لكنه ليس كالآخرَ الذي ليس له همُّ إلَّا قَبول الحق سَواء جاء من قِبَله أو جاء من قبل غيره.

#### \* \* \*

﴿ إِنَا جَعَلْنَا مَا عَلَى ٱلْأَرْضِ زِينَةً لَمَّنَا لِنَبْلُوَهُمْ أَيُّهُمْ أَخْسَنُ عَمَلًا ﴿ إِنَا جَعَلْنَا مَا عَلَى ٱلْأَرْضِ زِينَةً لَمَّنا لِنَبْلُوهُمْ أَيُّهُمْ أَخْسَنُ عَمَلًا ﴿ كَا اللَّهُ اللّ

إذا تأملت القرآن تجد أنه غالباً يقدم الشرع على الخلق، قال الله تعالى: ﴿ الرَّخْنِ ﴾ عَلَمَ الْقُرْءَانَ ﴿ خَلَقَ الْإِنسَانَ ﴾ [الرحمن: ١ - ٣]، وتأمل الآيات في هذا المعنى تجد أن الله يبدأ بالشرائع قبل ذكر الخلق وما يتعلق به؛ لأن المخلوقات إنما سُخِّرت للقيام بطاعة الله عزّ وجل، قال الله تبارك وتعالى: ﴿ وَمَا خَلَقَتُ الْجِننَ وَالْإِنسَ إِلَا لِيَعْبُدُونِ ﴿ إِنَّ السَارِياتِ: ٥٦]، وقال عزّ وجل: ﴿ هُو اللَّذِي خَلَقَ لَكُم مّا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾ [البقرة: ٤٦] إذا المهم القيام بطاعة الله عزّ وجل، وتأمل هذه النكتة حتى يتبين لك أن أصل الدنيا وإيجاد الدنيا، إنما هو للقيام بشريعة الله عزّ وجل.

قوله تعالى: ﴿إِنَّا جَعَلْنَا﴾ أي صَيَّرنا، وجعل تأتي بمعنى: خلق وبمعنى صيَّر، فإن تعدَّت لمفعول واحدٍ فإنها بمعنى «خلق»، مثل قوله تعالى: ﴿وَجَعَلَ الظُّلُمَتِ وَالنُّورِ ﴾ [الأنعام: ١] وإن تعدَّت لمفعولين فهي بمعنى صَيَّر، مثل قوله تعالى: ﴿إِنَّا جَعَلْنَهُ قُرُءَنَا كُرُبِيًا﴾ [الزخرف: ٣]: أي صيَّرناه بلغة العرب،

وإنما نبَّهتُ على ذلك؛ لأن الجهمية يقولون: إنَّ الجعلَ بمعنى الخلق في جميع المواضع، ويقولون: معنى قوله تعالى: ﴿إِنَّا جَعَلَنَهُ قُرُءَنَا عَرَبِيًا﴾: أي خلقناه، ولكن هذا غلط على اللغة العربية.

﴿ حَعَلْنَا مَا عَلَى الْأَرْضِ زِينَةً لَمَّا ﴾ هنا جعل بمعنى صَيَّر فالمفعول الثاني «زينة» أي أنَّ ما على الأرض جعله الله زينة للأرض وذلك لاختبار الناس. هل يتعلقون بهذه الزينة أم يتعلقون بالخالق؟ الناس ينقسمون إلى قسمين، منهم من يتعلق بالزينة ومنهم من يتعلق بالخالق، واسمع إلى قوله تعالى مبيناً هذا الأمر.

﴿ وَأَتَلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ الَّذِى ءَاتَيْنَهُ ءَايَنِنَا فَانْسَلَخَ مِنْهَا فَأَتْبَعَهُ الشَّيْطُانُ فَكَانَ مِنَ الْفَاوِينَ ﴿ وَلَوْ شِنْنَا لَوَفَعْنَهُ بِهَا وَلَكِمَنَهُ اَخَلَدَ الشَّيْطُانُ فَكَانَ مِنَ الْفَاوِينَ ﴿ وَلَوْ شِنْنَا لَوَفَعْنَهُ بِهَا وَلَكِمَنَهُ الْخَلَدُ إِلَى الْفَرْمِ وَأَنَّبَعَ هَوَلَهُ فَشَلُهُ كَنشُلِ الْكَلْبِ إِن تَصْمِلَ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْلُونَ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَلُونُ مَثَلُ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَبُولُ بِعَايَئِنَا فَاقْصُصِ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَبُولُ بِعَايَئِنَا فَاقْصُصِ الْقَوْمِ اللَّذِينَ كَذَبُولُ بِعَايَئِنَا فَاقْصُصِ الْقَوْمِ اللَّهُ مَن لَكُونُ اللَّهُ وَالْعَرَافِ: ١٧٥ ـ ١٧٦].

إذاً جعل الله الزينة لاختبار العباد، سَواءٌ أكانت هذه الزينة فيما خلقه الله عزّ وجل وأوجده، أم مما صنعه الآدمي، فالقصور الفخمة المزخرفة زينة ولا شك، ولكنها من صنع الآدمي،

والأرض بجبالها وأنهارها ونباتها وإذا أنزل الله الماء عليها اهتزت وربت وأنبتت من كل زوج بهيج، هذه زينة من عند الله تعالى.

قوله تعالى: ﴿لِنَبْلُوهُمْ ﴾ أي نختبرهم.

وقوله تعالى: ﴿أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا﴾ الضمير يعود للخلق، وتأمل قوله تعالى: ﴿أَحْسَنُ عَمَلًا﴾ ولم يقل: «أكثر عملاً»؛ لأن العبرة بالأحسن لا بالأكثر، وعلى هذا لو صلى الإنسان أربع ركعات لكنْ على يقين ضعيف أو على إخلال باتباع الشرع، وصلى آخر ركعتين بيقين قوي ومتابعة قوية فأيهما أحسن؟ الثاني؛ بلا شك أحسن وأفضل، لأن العبرة بإحسان العمل وإتقانه إخلاصاً ومتابعة.

في بعض العبادات الأفضل التخفيف كركعتي الفجر مثلاً، لو قال إنسان: أنا أحب أن أطيل فيها في قراءة القرآن وفي الركوع والسجود والقيام، وآخر قال: أنا أريد أن أخفف، فالثاني أفضل؛ ولهذا ينبغي لنا إذا رأينا عاميًّا يطيل في ركعتي الفجر أن نسأله: «هل هاتان الركعتان ركعتا الفجر أو تحية المسجد؟». فإن كانت تحية المسجد فشأنه، وإن كانت ركعتي الفجر قلنا: لا، الأفضل أن تخفف، وفي الصيام رخص على لأمته أن يواصلوا إلى السّحر، وندبهم إلى أن يفطروا من حين غروب الشمس، فصام رجلان أحدهما امتد صومه إلى السحور والثاني أفطر من حين غابت الشمس، فأيهما أفضل؟ الثاني أفضل بلا شك، والأول فإن كان لا ينهى عنه فإنه جائز ولكنه غير مشروع، فانتبه لهذا وإن كان لا ينهى عنه فإنه جائز ولكنه غير مشروع، فانتبه لهذا وإن كان لا ينهى عنه فإنه جائز ولكنه غير مشروع، فانتبه لهذا

كان أحسن: يحث على اتباع الجنائز وتمر به الجنائز ولا يتبعها، يحث على أن نصوم يوماً ونُفطِر يوماً ومع ذلك هو لا يفعل هذا، بل كان أحياناً يطيل الصوم حتى يقال: لا يفطر، وبالعكس يفطر حتى يقال: لا يصوم، كل هذا يتبع ما كان أرضى لله عزّ وجل وأصلح لقلبه.

#### \* \* \*

## ﴿ وَإِنَّا لَجَعِلُونَ مَا عَلَيْهَا صَعِيدًا جُرُزًا ۞ ﴿ .

قوله تعالى: ﴿ صَعِيدًا ﴾ هذه الأرض بزينتها، بقصورها وأشجارها ونباتها، سوف يجعلها الله تعالى ﴿ صَعِيدًا جُرُزًا ﴾ أي خالياً، كما قال تعالى: ﴿ وَيَسْتُلُونَكَ عَنِ الْجِبَالِ فَقُلَ يَنسِفُهَا رَبِي خَالِياً، كما قال تعالى: ﴿ وَيَسْتُلُونَكَ عَنِ الْجِبَالِ فَقُلَ يَنسِفُهَا رَبِي نَسْفًا فَلَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

وتأمل الجملة الآن: ﴿وَإِنَّا لَجَعِلُونَ ﴾ فيها مُؤكّدان، ﴿إِنَّ ﴾ و«اللام»، ثم إنها جاءت بالجملة الاسمية الدالة على القدرة المستمرة، إذا قامت القيامة أين القصور؟ لا قصور، لا جبال، لا أشجار، الأرض كأنها حجر واحد أملس، ما فيها نبات ولا بناء ولا أشجار ولا غير ذلك، سيحولها الله تعالى ﴿جُرُزًا ﴾ خالية من زينتها التي كانت عليها.

﴿أَمْ حَسِبْتَ أَنَّ أَصْحَابَ ٱلْكَهْفِ وَٱلرَّفِيمِ كَانُواْ مِنْ ءَايَلَيْنَا عَبَالِكَا ﴾.

قوله تعالى: ﴿أَمُ حَسِبْتَ﴾ «أم» هنا منقطعة، فهي بمعنى «بل»، و﴿حَسِبْتَ﴾ بمعنى ظننتَ، هنا أتى بـ«أم» المنقطعة التي تتضمن الاستفهام من أجل شد النَّفس إلى الاستماع إلى القصة لأنها حقيقة عَجب، هذه القصة عجب.

﴿ٱلْكُهْفِ﴾ الغار في الجبل.

﴿وَالرَّفِيمِ ﴾ بمعنى المرقوم: أي المكتوب لأنه كتب في حجر على هذا الكهف قصتُهم من أولها إلى آخرها.

﴿كَانُواْ﴾ أي أصحاب الكهف والرقيم.

﴿ مِنْ ءَايَدَتِنَا عَجَبًا ﴾ من آيات الله الكونية.

﴿عَبَّا﴾ أي محل تعجب واستغراب لأن هؤلاء سبعة معهم كلب كرهوا ما عليه أهل بلدهم من الشرك فخرجوا متَّجهين إلى الله يريدون أن ينجوا بأنفسهم مما كان عليه أهل بلدهم، فلجأوا إلى هذا الغار، وكان من حسن حظهم أن هذا الغار له باب لا يتَّجه للمشرق ولا للمغرب، سبحان الله! توفيق؛ لأنه لو اتجه إلى المشرق لأكلتهم الشمس عند الشروق، ولو اتجه إلى المغرب لأكلتهم عند الغروب. كما قال تعالى: ﴿وَرَرَى الشَّمْسُ إِذَا طَلَعَت تُرْوَرُ عَن كَهْفِهِمْ ذَاتَ الْيَمِينِ وَإِذَا غَرَبَت تَقْرِضُهُمْ ذَاتَ الشِّمَالِ وَهُمْ فِي فَجُوَةٍ مِنْهُ ذَلِكَ مِنْ ءَاينتِ اللهِ الكهف: ١٧] وسيأتينا إن شاء الله تعالى.

﴿ إِذْ أَوَى ٱلْفِتْمَيَةُ إِلَى ٱلْكَهْفِ فَقَالُواْ رَبَّنَا ٓ ءَالِنَا مِن لَّدُنكَ رَحْمَةً وَهَيِّئَ لَنَا مِنْ أَمْرِنَا رَشَدًا ۞﴾.

﴿إِذَ أُوَى الْفِتْيَةُ ﴾ من هنا بدأت القصة، وعلى هذا يكون ﴿إِذَ أُوَى الفتية » وكان ﴿إِذَ أُوَى الفتية » وكان كفار قريش قد سألوا النبي ﷺ عن قصتهم وهو عليه الصلاة والسلام لم يقرأ الكتب، قال تعالى عنه: ﴿وَمَا كُنتَ نَتَلُواْ مِن فَبْلِهِ مِن كِنْبِ وَلَا تَخُطُّهُ بِيَمِينِكَ إِذَا لَارْتَابَ الْمُبْطِلُونَ ﴿ وَمَا كُنتَ الله العنكبوت: هُوعدهم فأنجز الله له الوعد.

و﴿ ٱلْفِتْـيَةُ ﴾ جمع فتى، وهو الشاب الكامل القوة والعزيمة.

﴿إِذْ أُوَى الْفِتْيَةُ إِلَى الْكَهْفِ ﴾ أي لجأوا إليه من قومهم فارين منهم خوفاً أن يصيبهم ما أصاب قومهم من الشرك والكفر بالبعث، فقالوا: ﴿رَبَّنَا عَائِنا مِن لَّدُنكَ رَمْمَةً ﴾ لجأوا إلى الله.

﴿ ءَانِنَا﴾ أعطنا.

﴿ مِن لَّدُنكَ ﴾ أي من عندك.

﴿ رَمْهَ ﴾ أي رحمة ترحمنا بها، وهذا كقول الرسول ﷺ لأبي بكر \_ رضي الله عنه \_ حين قال أبو بكر لِلنَّبِيِّ ﷺ: عَلَّمْنِي دُعاءً أَدْعُو بِهِ فِي صَلاتِي قَالَ: قُلِ «اللهم إني ظلمت نفسي ظلما كثيرا ولا يغفر الذنوب إلا أنت فاغفر لي مغفرة من عندك وارحمني إنك أنت الغفور الرحيم»(١).

<sup>(</sup>۱) متفق عليه. البخاري: كتاب الأذان، باب الدعاء قبل السلام، (۸۳٤). مسلم: كتاب: الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب: استحباب خفض الصوت بالذكر، (۲۷۰۵)، (٤٨).

﴿ وَهَيِّتَ لَنَا مِنْ أَمْرِنَا رَشَدًا ﴾، ﴿ وَهَيِّتَ ﴾ اجعل لنا، وتهيئة الشيء أن يُعد ليكون صالحاً للعمل به.

﴿ مِنْ أَمْرِنَا رَشَدًا ﴾ الرشد: ضد الغَيّ، أي اجعل شأننا موافقاً للصواب.

#### \* \* \*

﴿ فَضَرَيْنَا عَلَىٰ ءَاذَانِهِمْ فِي ٱلْكَهْفِ سِنِينَ عَدَدًا ۞﴾.

قوله تعالى: ﴿فَضَرَبْنَا عَلَىٰ ءَاذَانِهِمْ ﴾ أي أنمناهم نومة عميقة. والنوم نوعان:

١ خفيف: وهذا لا يمنع السماع ولهذا إذا نمت فأول ما يأتيك
 النوم تسمع مَن حولك.

٢ \_ عميق: إذا نمت النوم العميق لا تسمع مَن حولك.

ولهذا قال: ﴿فَضَرَبْنَا عَلَى ءَاذَانِهِم ﴾ أي بحيث لا يسمعون.

﴿ فِي ٱلْكَهْفِ سِنِينَ عَدَدًا ﴾ أي معدودة، وسيأتي بيانها في قوله تعالى: ﴿ وَلَبِثُوا فِي كَهْفِهِمْ ثَلَثَ مِأْنَةٍ سِنِينَ وَٱزْدَادُواْ تِسْعًا ۞ ﴾ [الكهف: ٢٥].

#### 黎 豫 豫

﴿ ثُمَّ بَعَثْنَهُمْ لِنَعْلَمَ أَيُّ ٱلْحِزْبَيْنِ أَحْصَىٰ لِمَا لِبِثُواْ أَمَدًا ١٠٠٠

قوله تعالى: ﴿ثُمَّ بَعَنْنَهُمْ ﴾ وذلك بإيقاظهم من النوم . وسمى الله الاستيقاظ من النوم بعثاً لأن النوم وفاةٌ، قال تعالى: ﴿وَهُوَ اللَّذِى يَنَوَفَّكُمُ بِأَلِيْلِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُم بِأَلَنَهُا مِثَ يَبَعَثُكُمْ فِيهِ لِيُقْضَى آجَلُ مُسمَّى ثُمَ إلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ ثُمَ يُنَيِّئُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ لَيُ اللَّهُ يَنَوَفَى الْأَنفُس حِينَ مَوْتِهَ وَاللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ يَنَوَفَى الْأَنفُس حِينَ مَوْتِهَ وَاللَّهِ وَاللَّهُ يَنَوَفَى الْأَنفُس حِينَ مَوْتِهَ وَاللَّهِ وَاللَّهِ مَنْجِعُكُمْ أَلُهُ يَنَوفَى الْأَنفُس حِينَ مَوْتِهَ وَاللَّهِ وَاللَّهُ يَنَوفَى الْأَنفُس حِينَ مَوْتِهَ وَاللَّهِ وَاللَّهِ مَنْ فَي اللَّهُ يَنَوفَى الْأَنفُس حِينَ مَوْتِهَا وَالَّتِي

لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهِكُمُّ فَيُمْسِكُ الَّتِي قَضَىٰ عَلَيْهَا ٱلْمَوْتَ وَيُرْسِلُ ٱلْأَخْرَىٰ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمِّىٰ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَئَتِ لِقَوْمِ يَنَفَكَّرُونَ ﷺ [الـزمـر: ٤٢] فالنوم وفاة.

وقوله: ﴿ بَعَثَنَهُمْ لِنَعْلَمَ ﴾، قد يقع فيه إشكال؟ هو: هل الله عزّ وجل لا يعلم قبل ذلك؟

الجواب: لا، واعلم أن هذه العبارة يراد بها شيئان:

ا ـ علم رؤية وظهور ومشاهدة، أي لنرى، ومعلوم أن علم ما سيكون ليس كعلم ما كان؛ لأن علم الله عزّ وجل بالشيء قبل وقوعه علمٌ بأنه وقع.

٢ ـ أن العلم الذي يترتب عليه الجزاء هو المراد، أي لنعلم علماً يترتب عليه الجزاء وذلك كقوله تعالى: ﴿ وَلَنَ بَلُونًكُمْ حَتَى نَعْلَمَ الْمُجَهِدِينَ مِنكُو وَلَاصَيْدِينَ ﴾ [محمد: ٣١]. قبل أن يبتلينا قد علم من هو المطيع ومن هو العاصي، ولكن هذا لا يترتب عليه لا الجزاء ولا الثواب، فصار المعنى لنعلم علم ظهور ومشاهدة وليس علم الظهور والمشاهدة كعلم ما سيكون، والثاني علماً يترتب عليه الجزاء.

أما تحقق وقوع المعلوم بالنسبة لله فلا فرق بين ما علم أنه يقع وما علم أنه وقع، كلِّ سواء، وأما بالنسبة لنا صحيح أنَّا نعلم ما سيقع في خبر الصادق لكن ليس علمنا بذلك كعلمنا به إذا شاهدناه بأعيننا، ولذلك جاء في الحديث الصحيح: «ليس الخبر كالمعاينة»(١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد (٢٤٤٧) وغيره وصححه الألباني (الطحاوية، ٤٠١).

﴿ أَيُّ لَلْحِزَيَّةِ أَحْصَىٰ لِمَا لِبِشُواْ أَمَدًا ﴾ قـولـه: ﴿ اَلْحِزَيَّةِ فِي يَعَـنِي الطَائفتين.

وقوله: ﴿أَخْصَىٰ يعني أبلغ إحصاءً، وليست فعلاً ماضياً بل اسم تفضيل فصار المعنى: أي الحزبين أضبط لما لبثوا أمداً، أي: المدة التي لبثوها؛ لأنهم تنازعوا أمرهم فقالوا: ﴿لَبِثْنَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمِ ﴾ [الكهف: ١٩]. وقال آخرون: ﴿رَبُّكُمُ أَعْلَمُ بِمَا لَبِثْتُم ﴾ [الكهف: ١٩]. ثم الناس من بعدهم اختلفوا كم لبثوا.

\* \* \*

﴿ فَعَنُ نَقُشُ عَلَيْكَ نَبَأَهُم بِالْحَقِّ إِنَّهُمْ فِتْيَةً مَامَنُوا بِرَبِيهِمْ وَذِدْنَهُمْ هُدًى ﴿ فَاللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالَّالَ

نِعمَ القائل صدقاً وعلماً وبياناً وإيضاحاً؛ لأن كلام الله تبارك وتعالى متضمن للعلم والصدق والفصاحة والإرادة، أربعة أشياء. كلامه عزّ وجل عن علم وكلامه أيضاً عن صدق، وكلامه في غاية الفصاحة وإرادته في هذا الكلام خير إرادة، يريد بما يتكلم به أن يهدي عباده.

﴿ فَعَنُ نَقُصُ عَلَيْكَ ﴾ قصُّ الله عزّ وجل أكمل القصص وأحسن القصص؛ لأنه صادر عن:

- ا \_ علم.
- ٢ ـ عن صدق.
- ٣ ـ صادر بأفصح عبارة وأبينها وأوضحها ولا كلام أوضح من
   كلام الله إلّا من أضل الله قلبه، وقال: هذا أساطير الأولين.
- ٤ ـ وبأحسن إرادة لم يرد الله تعالى بما يقص علينا أن نضل ولا
   بما حكم علينا أن نجور، بل أراد أن نهتدي ونقوم بالعدل.

وقوله: ﴿ نَّحُنُ ﴾ إذا قال قائل أليس الله واحداً؟

فالجواب: نعم واحد لا شك، لكن لا شك أنه جلَّ وعلا أعظم العظماء، والأسلوب العربي إذا أسند الواحدُ إلى نفسه صيغة الجمع فهو يعني أنه عظيم، ومعلوم أنه لا أحد أعظم من الله تعالى؛ ولهذا تجد الملوك أو الرؤساء إذا أرادوا أن يُصدروا المراسم يقولون: "نحن فلان بن فلان نأمر بكذا وكذا". إذا كل ضمائر الجمع المنسوبة إلى الله تعالى المراد بها التعظيم.

﴿ نَكُنُ نَقُشُ عَلَيْكَ نَبَأَهُم بِٱلْحَقِّ ﴾ أي نقرأه عليك ونحدثك به ﴿ نَبَأَهُم ﴾ أي خبرهم ﴿ بِٱلْحَقِّ ﴾ أي بالصدق المطابق للواقع.

﴿إِنَّهُمْ فِتْيَةً ءَامَنُوا بِرَبِهِمْ فتية شباب ولكن عندهم قوة العزيمة وقوة البدن وقوة الإيمان.

﴿ وَزِدْنَهُمْ هُدَى ﴾ زادهم الله عزّ وجل هدى لأن الله تعالى يزيد الذين يهتدون هدى، وكلما ازددت عملاً بعلمك زادك الله هدى أي زادك الله علماً.

#### 卷 卷

﴿ وَرَبَطْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ إِذْ قَامُواْ فَقَالُواْ رَبُنَا رَبُّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ لَنَ نَدْعُواْ مِن دُونِهِ إِلَاهُمُ الْقَدْ قُلْنَا إِذَا شَطَطًا ۞﴾.

﴿ وَرَبَطْنَا عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ ﴾ أي ثبتناها وقويناها وجعلنا لها رِباطاً، لأن جميع قومهم على ضدهم، ومخالفة القوم تحتاج إلى تثبيت لا سيما أنهم شباب والشاب ربما يؤثر فيه أبوه ويقول له «اكفر»، ولكن الله ربط على قلوبهم فثبتهم، اللهم ثبتنا يا رب.

﴿إِذْ قَامُوا ﴾ يعني في قومهم معلنين بالتوحيد متبرئين مما كان عليه هؤلاء الأقوام. ﴿فَقَالُواْ رَبُّنَا رَبُّ ٱلسَّمَوُتِ وَٱلأَرْضِ ﴾ وليس

رب فلان وفلان بل هو رب السلوات والأرض فهو سبحانه وتعالى مالك وخالق ومدبّر السلوات والأرض. لأن الرّب الذي هو اسم من أسماء الله معناه الخالق المالك المدبر ولم يبالوا بأحد فهم كسحرة فرعون: ﴿قَالُواْ لَن نُّوْثِرُكَ عَلَى مَا جَآءَنَا مِنَ ٱلْمِينَتِ وَٱلّذِى فَطَرَنًا فَاقَضِ مَا أَنتَ قَاضِ إِنَّمَا نَقْضِى هَذِهِ ٱلْمَيْوَةُ ٱلدُّنيَا ﴿ الله الله الله على الله والدنيا كلها قاضية منتهية طالت بك أم قصرت، ولا بد لكل والسان من أحد أمرين: إما الهرم وإما الموت، ونهاية الهرم الموت أيضاً؛ ولهذا يقول الشاعر:

## لا طِيب للعيش ما دامت مُنغَّصةً لذَّاتُه بادِّكار الموت والهرم

الإنسان كلما تذكر أنه سيموت طالت حياته أم قصرت فإنه لا يطيب العيش له، ولكن من نعمة الله عزّ وجل أن الناس ينسون هذا الأمر، ولكن هؤلاء الناسين منهم من ينسى هذا الأمر باشتغاله بطاعة الله، ومنهم من ينساه بانشغاله بالدنيا.

﴿ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ السمواتِ السبع والأرضُ كذلك سبعٌ كما جاءت بذلك النصوص، ولا حاجة لذكرها؛ لأنها معلومة والحمد لله.

﴿ لَن نَدْعُوا مِن دُونِهِ إِلَهُ أَ ﴾ لن ندعو دعاء مسألة ولا دعاء عبادة إلها سواه، فأقروا بالربوبية وأقرُّوا بالألوهية، الربوبية قالوا: ﴿ رَبُنَا رَبُ ٱلْسَمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ والألوهية قالوا: ﴿ لَن نَدْعُوا مِن دُونِهِ إِلَهَا ﴾ والألوهية قالوا: ﴿ لَن نَدْعُوا مِن دُونِهِ إِلَهَا ﴾ أي سواه.

﴿ لَقَدْ قُلْنَا ۚ إِذَا شَطَطًا ﴾ الجملة هذه مؤكدة بثلاثة مؤكدات وهي: «اللام» و «قد» و «القسم الذي دلَّت عليه اللام».

وقوله: ﴿إِذَا﴾ أي لو دعونا إلهاً سواه ﴿لَقَدْ قُلْنَا إِذَا شَطَطًا﴾

أي: قولاً مائلاً وموغلاً بالكفر، وصدقوا، لو أنهم دعوا غير الله إلهاً لقالوا هذا القول المائل الموغل بالكفر والعياذ بالله.

#### \* \* \*

﴿ هَـٰ ثُوَلَآ ۚ قَوْمُنَا ٱتَّخَـٰذُوا مِن دُونِدِ ۚ ءَالِهَ ۚ لَّوْلَا يَأْتُونَ عَلَيْهِم بِسُلطَنِ بَايِّزٌ فَمَنْ أَظْلَمُ مِتَنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللّهِ كَذِبًا ۞﴾.

قُوله تعالى: ﴿ هَلَوُّكَآءِ قَوْمُنَا أَتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ ۚ عَالِهَ ۗ ﴾ يشيرون إلى وجهة نظرهم في انعزالهم عن قومهم، قالوا: ﴿ هَلَوُّكَآءِ قَوْمُنَا أَتَّخَذُواْ ﴾ أي صيَّروا آلهة من دون الله، عبدوها من دون الله.

﴿ لَوْلَا يَأْتُونَ عَلَيْهِم بِسُلْطَانِ بَيِّنِ ﴾ يعني هلّ ﴿ يَأْتُونَ عَلَيْهِم ﴾ أي على كونها آلهة وكونهم عَلَيْهِم ﴾ أي على كونها آلهة وكونهم يعبدونها. فالمطلوب منهم شيئان:

١ ـ أن يثبتوا أن هذه آلهة.

٢ ـ أن يثبتوا أن عبادتَهم لها حق، وكلا الأمرين مستحيل.

﴿ بِسُلَطَنِ بَيَنِ ﴾ السلطان كلُّ ما للإنسان به سُلطة، قد يكون المراد به الدليل مثل قوله تعالى: ﴿ إِنْ عِندَكُمْ مِن سُلطَنَ بِهَادَا ﴾ [يونس: ٢٦]، وقد يكون المراد به القوة والغلبة مثل قوله تعالى عن الشيطان: ﴿ إِنَّمَا سُلطَنَاهُمْ عَلَ الَّذِينَ يَتَوَلَّوْنَهُ وَالَّذِينَ هُم بِهِ مَشْرِكُونَ ﴿ وَالْبَرِهان كمافي مُشْرِكُونَ ﴿ وَالْبِرِهان كمافي قوله تعالى: ﴿ بِسُلطَة ؛ ولهذا قالوا:

﴿ فَمَنْ أَظْلُمُ مِتَنِ أَفْتَرَىٰ عَلَى اللهِ كَذِبًا ﴾ الفاء للتفريع، مَن: استفهام بمعنى النفي، أي لا أحد أظلم ممن افترى على الله كذباً، واعلم أن الاستفهام إذا ضُمِّن معنى النفي صار فيه زيادة

فائدة، وهي أنه يكون مُشْرَباً معنى التحدي لأن النفي المجرد لا يدل على التحدي، لو قلت: «ما قام زيد»، ما فيه تحدي، لكن لو قلت: «من أظلم ممن افترى على الله كذباً» فهذا تحدي، كأنك تقول: أخبرني أو أوجد لي أحداً أظلم ممن افترى على الله كذباً.

فقوله: ﴿ فَهُنَّ أَظَّلُمُ ﴾ أي من أشد ظلماً ممن افترى على الله كذباً في نسبة الشريك إليه وغير ذلك، كل من افترى على الله كذباً فلا أحد أظلم منه، أنت لو كذبت على شخص لكان هذا ظلماً، وعلى شخص أعلى منه لكان هذا ظلماً أعلى من الأول، فإذا افتريت كذباً على اللهِ صار لا ظلم فوق هذا، ولهذا قال تعالى: ﴿ فَمَنْ أَظَٰلُمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا ﴾، فإن قال قائل: «نجد أن الله تعالى يقول: ﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا ﴾ ويـــقـــول: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن مَّنَعَ مَسَنجِدَ اللَّهِ أَن يُذَكَّرَ فِيهَا أَسْمُمُ ﴾ [البقرة: ١١٤]. وأظلم تدل على اسم التفضيل، فكيف الجمع؟». نقول: إن الجمع هو أنها اسم تفضيل في نفس المعنى الذي وردت بـه، فـمــشـلاً: ﴿وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن مَّنَعَ مَسَنجِدَ اللَّهِ أَن يُذَكَّرَ فِيهَا أَسْمُهُ ﴾: أي لا أحد أظلم منعاً ممن منع مساجد الله أن يذكر فيها اسمه، وفي الكذب، أي الكذب أظلم؟ الكذب على الله، فتكون الأظلمية هنا بالنسبة للمعنى الذي سيقت فيه، ليست أظلمية مطلقة لأنها لو كانت أظلمية مُطلَقاً لكان فيه نوع من التناقض، لكن لو قال قائل: «ألا يمكن أن تقول إنها اشتركت في الأظلمية؟ يعني هذا أظلم شيء وهذه أظلم شيء»؟.

فالجواب: لا يمكن، لأنه لا يمكن أن تقرن بين من منع مساجد الله أن يذكر فيها اسمه، وبين من افترى على الله كذباً،

فإن الثاني أعظم، فلا يمكن أن يشتركا في الأظلمية، وحينتذ يتعين المعنى الأول، أن تكون الأظلمية بالنسبة للمعنى الذي سيقت فيه.

#### \* \* \*

﴿ وَإِذِ اَعْتَزَلْتُمُوهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ إِلَّا اللَّهَ فَأْوُدًا إِلَى ٱلْكَهْفِ يَنشُر لَكُوْ وَيُكُمْ مِن رَّحْمَتِهِ. وَيُهَيِّى لَكُو مِن أَمْرِكُم مِزْفَقًا ۞ ﴿.

قوله تعالى: ﴿وَإِذِ أَغَيَّزُلْتُمُوهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ إِلَّا ٱللَّهَ فَأُورُا إِلَى اللَّهَ فَأُورُا إِلَى الْكَهْفِ ﴾ هذا من قول الفتية، يعني: قال بعضهم لبعض: ما دمتم اعتزلتم قومكم وما يعبدون إلَّا الله.

وقوله: ﴿إِلَّا اللّهَ علاء القوم يعبدون الله ويعبدون في عبدون وعلى هذا يكون هؤلاء القوم يعبدون الله ويعبدون غيره، والفتية اعتزلوهم وما يعبدون إلّا الله، ويحتمل أن تكون «إلّا» منقطعة فيكون المعنى أن هؤلاء القوم لا يعبدون الله. ويكون المعنى: «وإذ اعتزلتموهم وما يعبدون مطلقاً» ﴿إِلَّا اللّهَ الله ويكون المعنى: «وإذ اعتزلتموهم وما يعبدون مطلقاً» ﴿إِلَّا اللّهَ الله أي لكنِ الله لم تعتزلوه ولكنكم آمنتم به، ويحتمل أن تكون استثناء متصلاً على سبيل الاحتياط، يعني: أن هؤلاء الفتية قالوا: ﴿وَمَا يَعْبُدُونَ إِلّا اللّهَ يخشون أن يكون أحد من أقوامهم يعبد الله. و«ال» في الكهف تحتمل أن تكون للعهد، وكأنه كهف ألفوا أن يأووا، إليه أو أن المراد بها الكمال، أي إلى الكهف الكامل الذي يمنعكم من قومكم، أما الأول فيحتاج إلى دليل أن هؤلاء الفتية كانوا يذهبون إلى كهف معين يأوون فيه، وأما الثاني فوجهه أنه إنما يطلبون كهفاً يمنعهم ويحميهم فتكون «ال» لبيان فوجهه أنه إنما يطلبون كهفاً يمنعهم ويحميهم من عدوكم.

﴿ يَنشُرُ لَكُو رَبُكُم مِن رَحْمَتِهِ وَيُهَيِّقُ لَكُو مِنْ أَمْرِكُو مِرْفَقًا ﴾ يعني أنكم إذا فعلتم ذلك فإن الله سييسر لكم الأمر ؛ لأن من ترك شيئاً لله عوضه الله خيراً منه، وهنا سؤال في قوله: ﴿ فَأْوُرُا إِلَى الْكَهْفِ ﴾ الفاء، يتبادر للذهن أنها في جواب الشرط، والمعروف أن "إذا ليست للشرط وإنما الذي للشرط هو "إذا" أو "إذا إذا اقترنت با ما"، فإذا لم تقترن با ما فليست للشرط ؟

والجواب عن ذلك أن يقال: إما أنها ضُمِّنت معنى الشرط فجاءت الفاء في جوابها ﴿فَأْوَرُا إِلَى اَلْكَهْفِ﴾ أو أن «الفاء» للتفريع وليست واقعة في جواب الشرط، والمعنى: فحينئذ ﴿وَإِذِ اَعْتَرَلْنُوهُمْ ﴾ فأووا إلى الكهف.

﴿ وَيُهَيِّئُ لَكُمْ مِنْ أَمْرِكُمْ مِرْفَقًا ﴾: أي يهيّئ لكم من شأنكم ﴿ مِرْفَقًا ﴾ أي مكاناً ترتفقون به.

#### \* \* \*

﴿ وَتَرَى ٱلشَّمْسَ إِذَا طَلَعَت تَّزَوَرُ عَن كَهْفِهِمْ ذَاتَ ٱلْيَمِينِ وَإِذَا غَرَبَت تَقْرِضُهُمْ ذَاتَ ٱلشِّمَالِ وَهُمْ فِي فَجُوَةٍ مِنْهُ ذَاكِ مِنْ ءَاينتِ اللَّهِ مَن يَهْدِ ٱللَّهُ فَهُوَ ٱلْمُهْتَدُّ وَمَن يُضْلِلْ فَلَن تَجِدَ لَهُ وَلِيَّا مُنْ شِيدًا ﴿ وَمَن يُضْلِلْ فَلَن تَجِدَ لَهُ وَلِيًّا مُنْ شَعِدَ لَهُ وَلِيًّا مُنْ شَعِدًا لَهُ وَلِيًّا مُنْ شِيدًا ﴿ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ الللللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

قوله تعالى: ﴿وَرَى ٱلشَّمْسَ إِذَا طَلَعَت تَّرَورُ عَن كَهْفِهِمْ ذَاتَ ٱلْمَمِينِ فِي قوله: ﴿تَرَورُ ﴾ قراءتان ﴿تَزَاور ﴾ بتشدید الزاي وأصلها تَتَزاور، و ﴿تزَاور ﴾ بتخفیف الزاي، والمراد بذلك أنها تمیل: ﴿عَن كَهْفِهِمْ ذَاتَ ٱلْمَمِينِ ﴾ تصور كیف یكون الكهف الآن إذا كانت تزاور عنه ذات الیمین؟ یكون وجه الكهف إلى الشمال.

ولهذا قال بعضهم: إن وجه الكهف إلى «بنات نعش» النجوم المعروفة في السماء، يعرفها أهل البر.

﴿ وَإِذَا غَرَبَت تَقْرِضُهُمْ ذَاتَ ٱلشِّمَالِ ﴾ تكون على شمال الغار.

وقوله: ﴿ تَقْرِضُهُمْ ﴾ قيل: المعنى تتركهم وقيل: تصيب منهم، وهو الأقرب أنها تصيب منهم، وفائدة هذه الإصابة أن تمنع أجسامَهم من التغير لأن الشمس كما يقول الناس: إنها صحة وفائدة للأجسام.

﴿ وَهُمَ فِى فَجُوَةٍ مِنْهُ ﴾ الضمير يعود على هؤلاء الفتية، هذه الفجوة يعني الشيء الداخل، يعني ليسوا على باب الكهف مباشرة، بل في مكان داخل، لأن ذلك أحفظ لهم.

وفي قوله تعالى: ﴿إِذَا طَلَعَت تَرَورُ ﴾ ﴿وَإِذَا غَرَبَت تَقْرِضُهُمْ ﴾ دليل على أن الشمس هي التي تتحرك وهي التي بتحركها يكون الطلوع والغروب خلافاً لما يقوله الناس اليوم من أن الذي يدور هو الأرض، وأما الشمس فهي ثابتة، فنحن لدينا شيء من كلام الله، الواجب علينا أن نجريه على ظاهره وألا نتزحزح عن هذا الظاهر إلا بدليل بيّن، فإذا ثبت لدينا بالدليل القاطع أن اختلاف الليل والنهار بسبب دوران الأرض فحينئذ يجب أن نؤول الآيات إلى المعنى المطابق للواقع، فنقول: إذا طلعت في رأي العين وإذا غربت في رأي العين، تزاور في رأي العين، تقرض العين وإذا غربت في رأي العين، تدور وبدورانها يختلف الليل والنهار فإننا ثابتة والأرض هي التي تدور وبدورانها يختلف الليل والنهار فإننا لا نقبل هذا أبداً، علينا أن نقول: إنَّ الشمس هي التي بدورانها لا نقبل هذا أبداً، علينا أن نقول: إنَّ الشمس هي التي بدورانها

يكون الليل والنهار، لأن الله أضاف الأفعال إليها والنبي على حينما غربت الشمس قال لأبي ذر: «أتدري أين تذهب؟»(١) فأسند الذهاب إليها، ونحن نعلم علم اليقين أن الله تعالى أعلم بخلقه ولا نقبل حدْساً ولا ظناً، ولكن لو تيقنا يقيناً أن الشمس ثابتة في مكانها وأن الأرض تدور حولها، ويكون الليل والنهار، فحينئذ تأويل الآيات واجب حتى لا يخالف القرآن الشيء المقطوع به.

قال تعالى: ﴿ ذَالِكَ مِنْ ءَايَنتِ ٱللَّهِ ﴾ الضمير يعود على حال هؤلاء الفتية:

١ \_ خروجهم من قومهم.

٢ ـ إيواؤهم لهذا الغار.

٣ ـ تيسير الله عزّ وجل لهم غاراً مناسباً.

لا شك أن هذا من آيات الله الدالة على حكمته ورحمته عزّ وجل، هل نعتبر أن هذا كرامة؟

الجواب: نعم نعتبره كرامة ولا شك.

﴿ مَن يَهْدِ ٱللَّهُ فَهُوَ ٱلْمُهْتَدِّ وَمَن يُضْلِلْ فَلَن تَجِدَ لَهُ وَلِيًّا مُرْشِدًا﴾ ﴿ مَن يَهْدِ﴾ «من» شرطية والدليل على أنها شرطية حذف

<sup>(</sup>۱) قال النبي ﷺ لأبي ذَرِّ حينَ غَرَبَت الشمس: أتدري أبن تذهب؟ قلت: الله ورسوله أعلم، قال: «فإنها تَذْهَبُ حَتَّى تَسْجُدَ تَحْتَ الْعَرْشِ فَتَسْتَأْذِنَ فَلَا وُيُوشِكُ أَنْ تَسْجُدَ فَلَا يُقْبَلَ مِنْهَا وَتَسْتَأْذِنَ فَلَا يُؤْذَنَ لَهَا، يُقَالُ لَهَا فَيُوْذَنُ لَهَا وَيُوشِكُ أَنْ تَسْجُدَ فَلَا يُقْبَلَ مِنْهَا وَتَسْتَأْذِنَ فَلَا يُؤْذَنَ لَهَا، يُقَالُ لَهَا ارْجِعِي مِنْ حَيْثُ جِئْتِ فَتَطْلُعُ مِنْ مُغْرِبِهَا فَذَلِكَ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَالشَّمْسُ الْجَعِي مِنْ حَيْثُ جِئْتِ فَتَطْلُعُ مِنْ مُغْرِبِهَا فَذَلِكَ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَالشَّمْسُ عَبْرِيهَا فَذَلِكَ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَالشَّمْسُ عَبْرِي الْعَلِيدِ إِنَّا لَهَا لَكُونَ لَهَا عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

الياء مِن يهدي، والجواب: «فهو المهتد» و«المهتد» أصلها «المهتدي» بالياء لكن حذفت الياء تخفيفاً كما حذفت في قوله تعالى: ﴿الْكَبِيرُ الْمُتَعَالِ﴾ [الرعد: ٩].

﴿ وَمَن يُضْلِلُ اي يُقدِّر أن يكون ضالاً.

﴿ فَلَن عَجِدَ لَهُ وَلِيّاً مُرْشِدًا ﴾ أي من يتولاه ويرشده إلى الصواب، وفي هذا الخبر من الله تنبيه إلى أننا لا نسألُ الهداية إلّا من الله، وأننا لا نجزع إذا رأينا من هو ضال لأن الإضلال بيد الله، فنحن نؤمن بالقدر ولا نسخطُ الإضلال الواقع من الله لكن يجب علينا أن نُرشد هؤلاء الضالين، فهنا شرع وقدر، القدر يجب عليك أن ترضى به على كل حال، والمقدور فيه تفصيل. والمشروع يجب أن ترضى به على كل حال، فنحن نرضى أن الله جعل الناس على قسمين مهتد وضال، ولكن يجب علينا مع ذلك أن نسعى في هداية الخلق.

#### 卷 卷

﴿ وَتَحْسَبُهُمْ أَيْقَكَ ظُا وَهُمْ رُقُودٌ ۚ وَنُقَلِبُهُمْ ذَاتَ ٱلْيَمِينِ وَذَاتَ ٱلشِّمَالِّ وَكُلْبُهُم وَكُلْبُهُم خَاتَ ٱلْيَمِينِ وَذَاتَ ٱلشِّمَالِّ وَكُلْبُهُم بَسُطٌ ذِرَاعَيْهِ بِٱلْوَصِيدِ لَوِ ٱطْلَعْتَ عَلَيْهِمْ لَوَلَيْتَ مِنْهُمْ فَالِكُ فِي الْطَلَعْتَ عَلَيْهِمْ لَوَلَيْتَ مِنْهُمْ وَعُبًا ٢٠٠٠ .

قوله تعالى: ﴿وَتَحْسَبُهُمْ ﴾ أيها الرائي: إذا رأيتهم ﴿أَيْقَاظًا ﴾ لأنه ليس عليهم علامة النوم، فالنائم يكون مسترخياً، وهؤلاء كأنهم أيقاظ، ولذلك يُفرِّق الإنسان بين رجل نائم ورجل مضطجع لمَّا يراه، حتى لو أن المضطجع أراد أن يتناوم ويخدع صاحبه لعرف أنه ليس بنائم.

﴿ وَهُمْ رُقُودٌ ﴾ جمع راقد.

﴿ وَنُقَلِبُهُمُ ذَاتَ ٱلْمَمِينِ وَذَاتَ ٱلشِّمَالِ ﴾ يعني مرة يكونوا على اليمين ومرة على الشمال، ولم يذكر الله الظهر ولا البطن، لأن النوم على اليمين وعلى الشمال هو الأكمل.

﴿وَنَقُلِبُهُمْ فيه دليل على أن فعل النائم لا ينسب إليه، ووجه الدلالة أن الله أضاف تقلبهم إليه، فلو أنّ النائم قال في نومه: «امرأتي طالق» أو «في ذمتي لفلان ألف ريال» لم يثبت لأنه لا قصد له ولا إرادة له؛ لا في القول؛ ولا في الفعل، والحكمة من تقليبهم ذات اليمين وذات الشمال: بعض العلماء قال لئلًا تأكل الأرض الجانب الذي يكون ملاصقاً لها، ولكن الصحيح أن الحكمة ليست هذه، الحكمة من أجل توازن الدم في الجسد لأن الدم يسير في الجسد، فإذا كان في جانب واحد أوشك أن ينحرِم منه الجانب الأعلى، ولكن الله بحكمته جعلهم يتقلبون.

قوله تعالى: ﴿وَكُلُّبُهُم بَاسِطٌ ذِرَاعَيْهِ بِٱلْوَصِيدِ ﴾ يعني كأنه، والله أعلم، لم ينم.

﴿بَاسِطٌ ذِرَاعَيْهِ﴾ أي جالس على بطنه وقد مدَّ ذراعيه.

﴿بِأَلُومِيدِ ﴾ وهو فتحة الكهف أو فِناء الكهف يعني: إما أن يكون على الفتحة، وإما أن يكون إلى جنب الكهف في فِنائه ليحرسهم، وفي هذا دليل على جواز اتخاذ الكلب للحراسة، حراسة الآدميين، أما حراسة الماشية فقد جاءت به السنة، وحراسة الحرث جاءت به السنة كذلك (۱). حراسة الآدمي من

<sup>(</sup>١) عن أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ: قال رَسُولُ اللهِ ﷺ: «مَنْ أَمْسَكَ كَلْباً يَنْقُصُ مِنْ عَمَلِهِ كُلَّ يَوْمٍ قِيرَاطٌ إِلَّا كَلْبَ حَرْثٍ أَوْ كُلْبَ مَاشِيَةٍ». متفق عليه. البخاري: كتاب: الحرث والمزارعة، باب: اقتناء الكلب \_

باب أولى لأنه إذا جاز اتخاذ الكلب لحراسة الماشية والحرث أو للصيد الذي هو كمال فاتخاذه لحراسة البيت من باب أولى.

قال الله تعالى: ﴿ لَوِ اَطَّلَعْتَ عَلَيْهِمْ لَوَلَيْتَ مِنْهُمْ فِرَارًا وَلَمُلِئْتَ مِنْهُمْ رُعْبًا ﴾ أي لو اطّلعت أيها الرائي عليهم لولَّيت منهم فراراً ، رهبة ينزلها الله عزّ وجل في قلب من يراهم، حتى لا يحاول أحد أن يدنو منهم، ولهذا قال: ﴿ لَوَلَيْتَ مِنْهُمْ فِرَارًا ﴾ مع أنهم لم يلحقوه، لكنه خائف منهم.

﴿ وَلَمُلِثَتَ مِنْهُمْ رُغْبًا ﴾ ملئت: لم يُملأ قلبُه فقط، بل كله، وهذا يدل على شدة الخوف الذي يحصل لمن رآهم.

#### \* \* \*

﴿ وَكَذَالِكَ بَعَثْنَهُمْ لِيَتَسَآءَلُواْ بَيْنَهُمُّ قَالَ قَآبِلُ مِنْهُمْ كُمْ لِيَنْتُمُّ قَالَ قَآبِلُ مِنْهُمْ كُمْ لِيَنْتُمُ قَالُواْ رَبُكُمْ أَعْلَمُ بِمَا لَيِثْتُمْ فَابْعَثُواْ وَيُكُمْ أَعْلَمُ بِمَا لَيِثْتُمْ فَابْعَثُواْ وَيُكُمْ أَعْلَمُ بِمَا لَيِثْتُمْ فَابْعَثُواْ وَيُكُمْ أَعْلَمُ بِمِرِقِكُمْ هَاذِهِ إِلَى ٱلْمَدِينَةِ فَلْيَنْظُرْ أَيُّهَا أَزْكَى طَعَامًا فَلْيَأْتِكُم أَحَدَكُم هَاذِهِ إِلَى ٱلْمَدِينَةِ فَلْيَنْظُرْ أَيُّهَا أَزْكَى طَعَامًا فَلْيَأْتِكُم بِرِزْقٍ مِنْهُ وَلْيَكُمْ فَكِذِهِ إِلَى الْمَدِينَةِ فَلْيَنْظُرْ أَيُّهَا أَزْكَى طَعَامًا فَلْيَأْتِكُم فَلَا يُشْعِرَنَ بِكُمْ أَحَدًا اللهِ .

قوله تعالى: ﴿وَكَذَالِكَ بَعَثَنَاهُمْ لِيتَسَاءَلُوا بَيْنَهُمْ أَي كما فعلنا بهم من هذه العناية من تيسير الكهف لهم، وإنامتهم هذه المدة الطويلة، بعثهم الله، أي مثل هذا الفعل بعثناهم، فعلنا بهم فعلاً آخر، ﴿لِيتَسَاءَلُوا بَيْنَهُمْ كما جرت به العادة أن الناس إذا

للحرث، (۲۳۲۲). مسلم: كتاب المساقاة، باب: الأمر بقتل الكلاب، وبيان نسفه، وبيان تحريم اقتنائها إلا لصيد أو زرع أو ما شبه ونحو ذلك، (١٥٧٥)، (٥٩). وورد في الصحيحين أيضاً: «أو كَلْبَ صَيْد».
 انظر المصدرين السابقين. م(٥٨).

ناموا يتساءلون إذا قاموا، من الناس من يقول: ماذا رأيت في منامك ومن الناس من يقول: لعلَّ نومك لذيذ أو ما أشبه ذلك ﴿بَعَثُنَاهُمْ لِينَسَآءُلُوا ﴾ ليس المعنى أنهم بعثوا للتساؤل ولكن بعثوا فتساءلوا. فاللام جاءت للعاقبة لا للتعليل، كما في قوله تعالى: ﴿فَالنَّفَطَهُ ءَالُ فِرْعَوْكَ لِيكُونَ لَهُمْ عَدُوًّا وَحَزَنًا ﴾ [القصص: ١]، اللام ليست للتعليل أبداً، ولا يمكن أن تكون للتعليل لأن آل فرعون لم يلتقطوه ليكون لهم عدواً وحزناً، ولكنهم التقطوه فكان لهم عدواً وحزناً، ولكنهم التقطوه فكان لهم عدواً وحزناً، ولكنهم التقطوه فكان لهم عدواً وحزناً، ولكنهم التقطوه فكان

﴿ قَالَ قَآبِلُ مِنْهُمْ كُمْ لِيَثْتُمْ كَمَا جِرت العادة، أي كم مدة لبنتم؟ ﴿ قَالُواْ لَبِئْنَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمِ ﴾ ﴿ لَبِثْنَا يَوْمًا ﴾ أي كاملاً.

﴿ أَوْ بَعْضَ يَوْمِ ﴾ أي بعض اليوم، ذلك لأنهم دخلوا في أول النهار وبُعثوا من النوم في آخر النهار، فقالوا: ﴿ لَمِثْنَا يَوْمًا ﴾ إن كان هذا هو اليوم الثاني أو ﴿ بَعْضَ يَوْمِ ﴾ إن كان هذا هو اليوم الأول، وهذا مما يدل على عمق نومهم.

﴿ قَالُواْ رَبُكُمُ أَعَلَمُ بِمَا لَيِثَتُمْ أَي قال بعضهم لبعض، وكأن هؤلاء القائلين قد شعروا بأن النومة طويلة ولكن لا يستطيعون أن يُحدِّدوا، أمَّا الأولون فحددوا بناءً على الظاهر، وأما الآخرون فلم يحددوا بناء على الواقع، لأن الإنسان يفرق بين النوم اليسير والنوم الكثير، ثم قال بعضهم لبعض:

﴿ فَالْعَثُوّا أَحَدَكُم بِوَرِقِكُمْ هَاذِهِ إِلَى ٱلْمَدِينَةِ ﴾ الورق: هو الفضة كما جاء في الحديث: «وفي الرّقة رُبْع العُشْرِ» (١٥). كان معهم دراهم من الفضة.

<sup>(</sup>١) البخاري: كتاب: الزكاة، باب: زكاة الغنم، (١٤٥٤) وغيره.

﴿ فَ اَبْعَثُوٓا أَحَدَكُم بِوَرِقِكُمْ هَاذِهِ إِلَى ٱلْمَدِينَةِ فَلْيَنْظُرْ أَيُّهَا أَزْكَى طَعَامًا فَلْيَأْتِكُم بِرِزْقِ مِّنْـهُ ﴾ تضمن هذا:

أولاً: جواز التوكيل في الشراء، والتوكيل في الشراء جائز، وفي البيع جائز أيضاً، فإن الرسول في وكّل أحد أصحابه أن يشتري له أضحية وأعطاه ديناراً، وقال: اشتر أضحية، فاشترى شاتين بالدينار ثم باع إحداهما بدينار فرجع بشاة ودينار، فدعا له النبي عَلَيْ أن يبارك الله له في بيعه، فكان لواشترى تراباً لربح فيه أن يبارك الله له في بيعه، فكان لواشترى تراباً لربح فيه أن يبارك الله له في بيعه، فكان لواشترى تراباً لربح فيه أن يبارك الله له في بيعه، فكان لواشترى تراباً لربح

وقد أخذ العلماء من هذا الحديث أنه يجوز تصرف الفضولي، أي يجوز للإنسان أن يتصرف بمال غيره إذا علم أن غيره يرضى بذلك، فهؤلاء وكلوا أحدهم أن يذهب إلى المدينة ويأتي برزق.

ثانياً: في هذا أيضاً دليل أنه لا بأس على الإنسان أن يطلب أطيب الطعام لقولهم: ﴿ فَلْمَنْظُرْ أَيُّهَا أَزْكَى طَعَامًا ﴾.

ثالثاً: فيه دليل أيضاً على ضعف قول الفقهاء: إنه لا يصح الوصف بالأفعل، أي لا يجوز أن أصف المبيع بأنه أطيب كل شيء، فلا تقول: «أبيع عليك برَّا أفضل ما يكون» لأنه ما من طَيِّب إلَّا وفوقه أطيب منه، ولكن يقال: هذا يرجع إلى العرف،

<sup>(</sup>۱) عَنْ عُرْوَةَ أَنَّ النَّبِيَ ﷺ أَعْطَاهُ دِينَاراً يَشْتَرِي لَهُ بِهِ شَاةً فَاشْتَرَى لَهُ بِهِ شَاتَيْنِ فَبَاعَ إِحْدَاهُمَا بِدِينَارٍ وَجَاءَهُ بِدِينَارٍ وَشَاةٍ فَدَعَا لَهُ بِالْبَرَكَةِ فِي بَيعِهِ وَكَانَ لَوِ فَبَاعَ إِحْدَاهُمَا بِدِينَارٍ وَجَاءَهُ بِدِينَارٍ وَشَاةٍ فَدَعَا لَهُ بِالْبَرَكَةِ فِي بَيعِهِ وَكَانَ لَوِ اشْتَرَى النَّرَابَ لَرَبِحَ فِيهِ. رواه البخاري: كتاب المناقب: باب... اشْتَرَى التُّرَابَ لَرَبِحَ فِيهِ. رواه البخاري: كتاب المناقب: باب... (۲۹۲۲) وغيره.

فأطيب: يعني في ذلك الوقت وفي ذلك المكان، وهل من السنة ما يشهد لطلب الأزكى من الطعام؟ نعم، وذلك أن النبي على أقرً الصحابة الذين باعوا التمر الرديء بتمر جيد ليطعم النبي على منه (۱)، ولم ينههم عن هذا، وما قال: هذا تَرَفُّه، اتركوا طلب الأطيب، فالإنسان قد فتح الله له في أن يختار الأطيب من الطعام أو الشراب أو المساكن أو الثياب أو المراكب، ما دام الله قد أعطاه القدرة على ذلك فلا يُلام.

﴿ فَلْمَا أَتِكُم بِرِزْقِ مِنْهُ ﴿ يعني يشتري ويأتي به، فجمعوا بالتوكيل بين الشراء والإحضار.

﴿ وَلَيْ تَلَطَّفُ وَلَا يُشْعِرَنَ بِكُمْ أَحَدًا ﴾ أي يتعامل بخفية لئلًا يُشْعِر بهم فيؤذون، وهذا يعني أنهم ظنوا أنهم لم يلبثوا إلَّا قليلاً. ثم علَّلوا هذا؛ أي الأمر بالتلطف والنهي عن الإشعار بقولهم:

﴿ إِنَّهُمْ إِن يَظْهَرُوا عَلَيْكُو يَرْجُمُوكُمْ أَوْ يُعِيدُوكُمْ فِي مِلَتِهِمْ وَلَن تُفْلِحُوا إِذًا أَبَكُ الصُّهُ.

أي أنهم لا بد أنهم يقتلونكم أو يردونكم على أعقابكم بعد

<sup>(</sup>۱) عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيَّ رضي الله عنه قَالَ: جَاءَ بِلَالٌ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ بِتَمْرِ بَرْنِيِّ فَقَالَ لَهُ النَّبِيُ ﷺ بِمَنْ أَيْن لَمْذَا؟ قَالَ بِلَالٌ: كَانَ عِنْدَنَا تَمْرٌ رَدِيٌّ فَيَعْتُ مِنْهُ صَاعَيْنِ بِصَاعِ لِنُطْعِمَ النَّبِيُّ ﷺ، فَقَالَ النَّبِيُ ﷺ عِنْدَ ذَلِكَ: «أَوَّهُ فَيْنُ الرِّبَا عَيْنُ الرِّبَا لَا تَفْعَلْ وَلَكِنْ إِذَا أَرَدْتَ أَنْ تَشْتَرِيَ فَبِعْ التَّمْرَ بِبَيْعِ أَوْهُ عَيْنُ الرِّبَا عَيْنُ الرِّبَا لَا تَفْعَلْ وَلَكِنْ إِذَا أَرَدْتَ أَنْ تَشْتَرِي فَبِعْ التَّمْرَ بِبَيْعِ أَلْتَمْرَ بِبَيْعِ أَلْكَ مَنْ الرَّبَا لَا تَفْعَلْ وَلَكِنْ إِذَا أَرَدْتَ أَنْ تَشْتَرِي فَبِعْ التَّمْرَ بِبَيْعِ أَلْكَالَة، باب: إذا باع أَخَرَ ثُمَّ الشَّرِهِ». متفق عليه. البخاري: كتاب: الوكالة، باب: إذا باع الوكيل شيئاً فاسداً فبيعه مردود، (٢٣١٢). مسلم: كتاب: المساقاة، باب: بيع الطعام مثلاً بمثل، (١٥٩٤)، (٩٦). واللفظ للبخاري.

إيمانكم ﴿ وَلَن تُفْلِحُوا إِذًا أَبَكُ ا ﴾ أي إذا عدتم في ملَّتهم أبداً ، وفي هذا دليل على أخذ الحذر من الأعداء بكل وسيلة إلَّا الوسائل المحرمة ؛ فإنها محرمة لا يجوز أن يقع الإنسان فيها .

### \* \* \*

﴿ وَكَذَالِكَ أَعْثَرُنَا عَلَيْهِمْ لِيَعْلَمُواْ أَنَ وَعْدَ اللّهِ حَقَّ وَأَنَّ السَّاعَةَ لَا رَبَّ فِيهَا إِذْ يَتَنَازَعُونَ بَيْنَهُمْ أَمْرَهُمْ فَقَالُواْ آبْنُواْ عَلَيْهِم بُنْيَئَا زَبُّهُمْ أَعْلَمُ بِهِمْ قَالُ الْبُواْ عَلَيْهِم مُسْجِدًا ﴾.

قوله تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ أَعْثَرْنَا عَلَيْهِمْ ﴾ يعني مثل بعثهم من نومهم، فإن الله أعثر عليهم يعني أطلع عليهم قومهم.

﴿لِيَعْلَمُواْ أَنَ وَعْدَ اللهِ حَقَّ اللهِ حَقَّ الله عليهم قومهم ﴿لِيَعْلَمُواْ أَنَ وَعْدَ اللهِ حَقَّ إما أن المعنى بقيام الساعة الذي كان ينكره هؤلاء أو لأن الله تعالى يُنجي المؤمنين من الكفار، لأن هؤلاء السبعة نجوا من أمة عظيمة تقاتلهم وتنهاهم عن التوحيد.

﴿ وَأَنَّ ٱلسَّاعَةَ لَا رَبِّبَ فِيهَا ﴾ . ﴿ ٱلسَّاعَةَ ﴾ أي قيام الساعة. ﴿ لَا رَبِّبَ فِيهَا ﴾ أي لا شك، واقعة لا محالة.

﴿ إِذْ يَتَنَازَعُونَ بَيْنَهُمْ أَمْرَهُمْ متعلقة بأعثرنا، أعثرنا عليهم حتى تنازعوا أمرهم بينهم، تنازعوا فيما بينهم ماذا نفعل بهم؟ أنتركهم أم ماذا نصنع بهم؟

﴿ فَقَالُواْ آبْنُواْ عَلَيْهِم بُنْيَئَا ﴾ يعني ابنوا عليهم بنياناً حتى يكون أثراً من الآثار وحماية لهم.

﴿ رَّبُّهُمْ أَعْلَمُ بِهِمْ ﴾ يعني توقفوا في أمرهم كيف يَبقُونَ ثلاث مائة سنة وتسع سنين لا يأكلون ولا يشربون ولا يتغيرون أيضاً.

﴿قَالَ ٱلَّذِينَ غَلَبُواْ عَلَىٰ أَمْرِهِمْ ﴾ وهم أمراؤهم ﴿لَنَتَخِذَتُ عَلَيْهِم مَسْجِدًا ﴾ بدل من أن نبني بنياناً نحوطهم به ونسترهم به ولا يكون لهم أثر ﴿لَنَتَخِذَتُ عَلَيْهِم مَسْجِدًا ﴾ أي لنجعلن عليهم مسجداً نتخذه مصلى، والظاهر أنهم فعلوا لأن القائل هم الأمراء الذين لهم الغلبة.

هذا الفعل، اتخاذ المساجد على القبور، من وسائل الشرك وقد جاءت شريعتنا بمحاربته حتى أن النبي على قال وهو في سياق الموت: «لعنة الله على اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد يُحذّر ما صنعوا»(١).

ثم قال عزّ وجل مبيناً اختلاف الناس في عددهم:

\* \* \*

﴿ سَيَقُولُونَ ثَلَاثَةٌ تَابِعُهُمْ كَلَّبُهُمْ وَيَقُولُونَ خَمْسَةٌ سَادِسُهُمْ كَلْبُهُمْ وَيَقُولُونَ خَمْسَةُ سَادِسُهُمْ كَلْبُهُمْ وَرَخَا بِالْغَيْبِ وَيَقُولُونَ سَبْعَةٌ وَثَامِنُهُمْ كَابُهُمْ قُل رَّتِي أَعْلَمُ بِعِدَتِهِم مَّا يَعْلَمُهُمْ إِلَّا عَلِيلًا فَلا تُمَارِ فِيمِمْ إِلَّا مِلَا ظَهِرًا وَلا تَسْتَفْتِ فِيهِم مِنْهُمْ أَعَلَمُهُمْ إِلَّا مِلَا تَسْتَفْتِ فِيهِم مِنْهُمْ أَعَلَمُهُمْ إِلَّا مِلَا تَسْتَفْتِ فِيهِم مِنْهُمْ أَعَلَمُ اللهُ مَلَا تُمَارِ فِيمِمْ إِلَّا مِلَا عَلَيْهُمْ وَلا تَسْتَفْتِ فِيهِم مِنْهُمْ أَحَدًا إِلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

سيقولون ثلاثة، أربعة، خمسة، كيف يمكن أن يكون قولان لغائب واحد؟ هذا يخرج على وجهين:

الوجه الأول: أن المعنى سيقول بعضهم ثلاثة رابعهم

<sup>(</sup>۱) متفق عليه. البخاري: كتاب: الصلاة، باب: الصلاة في البيعة. (٤٣٥، ٤٣٥). مسلم: كتاب: المساجد ومواضع الصلاة، باب: النهي عن بناء المساجد على القبور، واتخاذ الصور فيها، والنهي عن اتخاذ القبور مساجد، (٥٣١)، (٢٢).

كلبهم، ويقول البعض الآخر: خمسة سادسهم كلبهم، ويقول البعض الثالث: سبعة وثامنهم كلبهم.

والوجه الثاني: أن المعنى أنهم سيترددون؛ مرة يقولون: ثلاثة، ومرة يقولون: خمسة، ومرة يقولون: سبعة. وكلاهما محتمل ولا يتنافيان، فتَجدُهم أحياناً يقولون كذا، وأحياناً يقولون كذا؛ حسب ما يكون في أذهانهم.

قال الله تعالى: ﴿رَجْمُا بِٱلْغَيْبِ ﴾ قاله في الذين قالوا: ﴿ ثَلَاثَةُ لَا الله وَ الذين قالوا: ﴿ ثَلَاثُهُ مُ لَا الله الله الله عَلَيْهُمْ ﴾ ، كلا القولين قال الله تعالى إنهم قالوه: ﴿ رَجْمًا بِٱلْغَيْبِ ﴾ أي راجمين بالغيب، وليس عندهم يقين.

﴿ وَيَقُولُونَ سَبَعَةُ وَثَامِنُهُمْ كَابُهُمْ ﴾ ولسم يقل: رجماً بالغيب، بل سكت سبحانه وتعالى، وهذا يدل على أن عددهم سبعة وثامنهم كلبهم، لأن الله عندما أبطل القولين الأولين، وسكت عن الثالث ضار الثالث صواباً، نظيره قول الله تبارك وتعالى في المشركين إذا فعلوا فاحشة: ﴿ وَإِذَا فَعَلُوا فَنَحِشَةَ قَالُوا وَجَدُنَا عَلَيْهَا مَابِاتَهَا ﴾ هذا واحد، ﴿ وَاللّهُ أَمَرَنَا بِهَا ﴾ هذا اثنان، قال الله تسعالي في المشركين إذا فعلوا فاحشة: ﴿ وَإِذَا فَعَلُوا فَحِشَةً قَالُوا وَجَدُنَا عَلَيْهَا مَابِاتُهَا ﴾ هذا واحد، ﴿ وَاللّهُ أَمْرَنَا بِهَا ﴾ هذا اثنان، قال الله تسعالي في الله واحد، ﴿ وَاللّهُ لَا يَأْمُرُ وَاللّهُ أَمْرَنَا بِهَا ﴾ وسكت عن الأول؛ فدل على أن الأول: ﴿ وَجَدُنَا عَلَيْهَا مَابَاءَنَا ﴾ وسكت عن الأول؛ فدل على أن الأول: ﴿ وَجَدُنَا عَلَيْهَا مَابَاءَنَا ﴾ صحيح، وهنا لما قال: ﴿ رَحْمًا بِالْغَيْبِ ﴾ في القولين الأولين، وسكت عن الثالث دل على أنهم سبعة وثامنهم كلبهم.

﴿ وَلَى رَبِّ أَعَلَمُ بِعِدَتِهِم ﴾ يعني إذا حصل نزاع فقل للناس: ﴿ رَبِّ أَعَلَمُ بِعِدَتِهِم ﴾ وهل أعلمنا الله بعدتهم؟

الجواب: نعم؛ أعلمنا بأنهم سبعة وثامنهم كلبهم، يعني فإذا كان الله أعلم بعدتهم فالواجب أن نرجع إلى ما أعلمنا الله به، ونقول جازمين بأن عدتهم سبعة وثامنهم كلبهم.

﴿ مَّا يَعْلَمُهُمْ إِلَا قَلِيلٌ ﴾ أي ما يعلمهم قبل إعلام الله أنهم سبعة وثامنهم كلبهم إلَّا قليل.

﴿ فَلَا تُمَارِ فِيهِمْ ﴾ أي في شأنهم، في زمانهم، في مكانهم، في مكانهم، في مآلهم.

﴿ فَلَا تُمَارِ فِيهِمْ إِلَّا مِرَّاءً ظَهِرًا ﴾ أي لا يصل إلى القلب لأنه إذا وصل الجدال إلى القلب اشتد المجادل، وغضب وانتفخت أوداجه وتأثر، لكن لما لم يكن للجدال فيهم كبير فائدة قال الله تعالى: ﴿ فَلَا تُمَارِ فِيهِمْ إِلَّا مِرَّاءً ظَهِرًا ﴾ يعني إلَّا مراءً على اللسان لا يصل إلى القلب، ويؤخذ من هذا أن ما لا فائدة للجدال فيه لا ينبغي للإنسان أن يتعب قلبه في الجدال به، وهذا يقع كثيراً؟ أحياناً يحتمي بعض الناس إذا جودل في شيء لا فائدة فيه، فنقول: «يا أخي لا تتعب، اجعل جدالك ظاهراً على اللسان فقط لا يصل إلى القلب فتحتمي وتغضب»، وهذا يدل على أن ما لا خير فيه فلا ينبغي التعمق فيه، وهذا كثير، وأكثر ما يوجد في علم الكلام، فإن علماء الكلام الذين خاضوا في التوحيد وفي العقيدة يأتون بأشياء لا فائدة منها، مثل قولهم: «تسلسل الحوادث في الأزل وفي المستقبل» وما شابه ذلك من الكلام الفارغ الذي لا داعيَ له، وهم يكتبون الصفحات في تحرير هذه المسألة نفياً أو إثباتاً مع أنه لا طائل تحتها، فالشيء الذي ليس فيه فائدة لا تتعب

شأنهم.

نفسك فيه، وإذا رأيت من صاحبك المجادلة فقل له: «تأمل الموضوع» وسدَّ الباب.

﴿ وَلَا تَسْتَفَتِ فِيهِم مِنْهُمْ أَحَدًا ﴾ أي ولا تستفت في أهل الكهف ﴿ مِنْهُمْ أي من الناس سواءٌ من أهل الكتاب أم من غيرهم أحداً عن حالهم وزمانهم ومكانهم، وفيه إشارة إلى أن الإنسان لا ينبغي أن يستفتي من ليس أهلاً للإفتاء، حتى وإن زعم أن عنده علماً فلا تَسْتَفْتِهِ إذا لم يكن أهلاً.

\* \* \*

﴿ وَلَا نَقُولَنَّ لِشَاٰى اِللَّهِ اَلِي فَاعِلُ ذَلِكَ غَدًا ﴿ إِلَآ أَن يَشَآهُ اللَّهُ وَالْكُمُ رَبِّكَ إِذَا نَسِيتٌ وَقُلْ عَسَى آن يَهْدِينِ رَبِّ لِأَقْرَبَ مِنْ لَمَذَا رَشِكُ اللَّهُ ﴿ وَقُلْ عَسَى آنَ لَمْ لَذَا رَبِّهِ لِأَقْرَبَ مِنْ لَمَذَا اللَّهِ ﴾.

قوله تعالى: ﴿وَلَا نَقُولَنَ ﴾ الخطاب هنا للرسول ﷺ كالخطاب الذي قبله ﴿لِشَائَءٍ ﴾ أي في شيء ﴿إِنِّي فَاعِلُ ذَلِكَ عَدًا ﴾ ذكروا (١) أن قريشاً أرسلت إلى اليهود في المدينة وقالوا: إن رجلاً بعث فينا يقول: إنه نبي، فقالوا: اسألوه عن ثلاثة أشياء:

٢ ـ وعن رجل مَلَكَ مشارق الأرض ومغاربها.

٣ - وعن الروح، ثلاثة أشياء؛ فسألوا النبي علي عن

١ - عن فتية خرجوا من مدينتهم ولجأوا إلى غار، ما

<sup>(</sup>۱) ورد هذا في السير في رواية لمحمد بن إسحاق، انظر: «السيرة النبوية» (۱/ ۲۵ ـ ۲۲۲) لابن هشام، وانظر تفسير ابن كثير (۹۹/۳)، والقرطبي (۳٤٦/۱۰) وما بعدها) في سبب نزول السورة.

أصحاب الكهف، فقال: «أخبركم غداً»، فتوقف الوحي نحو خمسة عشر يوماً، لم ينزل عليه الوحي، والنبي على لا يدري عن قصص السابقين كما قال تعالى: ﴿وَمَا كُنتَ نَتَلُواْ مِن قَلِهِ مِن كَسَبُ وَلا تَغُلُّهُ بِيَعِينِكَ إِذَا لاَرْبَابَ الْمُبْطِلُونَ ﴿ وَمَا كُنتَ نَتَلُواْ مِن قَلِهِ مِن كِسَبُ وَلا تَغُلُّهُ بِيعِينِكَ إِذَا لاَرْبَابَ الْمُبْطِلُونَ ﴿ وَمَا العنكبوت: كلا الله المحلن الله المحلاة والسلام لما قال: «لأطوفن الليلة على ابتلى سليمان عليه الصلاة والسلام لما قال: «لأطوفن الليلة على تسعين امرأة تلد كل واحدة منهن غلاماً يقاتل في سبيل الله»، فقال له الملك: «قل إن شاء الله». فلم يقل وطاف على تسعين امرأة يجامعهن، وما الذي حصل؟ أتت واحدة منهن بشق المرأة يجامعهن، وما الذي حصل؟ أتت واحدة منهن بشق إنسان مهما أسان (١٠)، حتى يُري الله عباده أن الأمر أمره وأن الإنسان مهما أمر الله في المرتبة عند الله تعالى والوجاهة؛ فإنه لا مفر له من أمر الله.

مكث الوحي خمسة عشر يوماً، ومن المعلوم أن النبي ﷺ سيلحقه الغم والهم لئلًا يتخذ هؤلاء القوم مِن تأخرِ إخباره بذلك وسيلةً إلى تكذيبه، والحقيقة أن هذا ليس وسيلة للتكذيب، يعني

<sup>(</sup>۱) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: ﴿قَالَ سُلَيْمَانُ: لأَطُوفَنَّ اللَّيْلَةَ عَلَى تِسْعِينَ امْرَأَةً كُلُّهُنَّ تَأْتِي بِفَارِسٍ يُجَاهِدُ فِي سَبِيلٍ اللهِ، فَقَالَ لَهُ صَاحِبُهُ: قُلْ إِنْ شَاءَ الله فَطَافَ عَلَيْهِنَّ جَمِيعاً، فَلَمْ تَحْمِلْ مِنْهُنَّ إِلَّا الله فَطَافَ عَلَيْهِنَّ جَمِيعاً، فَلَمْ تَحْمِلْ مِنْهُنَّ إِلَّا الله فَطَافَ عَلَيْهِنَّ جَمِيعاً، فَلَمْ تَحْمِلْ مِنْهُنَّ إِلَّا الله فَلَمْ الله فَلَمْ مُحَمَّدٍ بِبَدِهِ لَوْ قَالَ إِنْ الله الله فَرْسَاناً أَجْمَعُونَ ». متفق عليه البخاري: شَاء الله لَجَاهَدُوا فِي سَبِيلِ الله فَرْسَاناً أَجْمَعُونَ ». متفق عليه البخاري: كتاب: الأيمان والنذور، باب: كيف كانت يمين النبي ﷺ، (٢٦٣٩). مسلم: كتاب الأيمان، باب: الاستثناء. (١٦٥٤)، (٢٥). واللفظ للبخاري.

قد يقولون وعدنا محمد بأن يخبرنا غداً ولم يفعل فأين الوحي الذي يدّعي أنه ينزِل عليه؟ ولكن نقول: إنَّ تأخر الوحي وتأخر إخبار النبي عَلِيُ بذلك يدل على صدقه، لأنه لو كان كاذباً لصنع قصة فيما بين ليلة وضحاها، وقال: هذه قصتهم، فتأخر الوحي والنبي عَلِيُ لم يخبرهم يدل على كمال صدقه عليه الصلاة والسلام.

﴿ وَلَا نَقُولَنَ لِشَائَ ۚ إِنِّ فَاعِلُ ذَلِكَ غَدًا ﴾ إلَّا قولاً مقروناً بمشيئة الله يستفيد منه الإنسان فائدتين عظيمتين:

**إحداهما**: أن الله ييسر الأمر له حيث فوضه إليه جلَّ وعلا. والثانية: إن لم يفعل لم يحنث.

فيستفاد من قوله: ﴿إِنِي فَاعِلُ ﴾ أنه لو قال: سأفعل هذا على سبيل الخبر لا على سبيل الجزم بوقوع الفعل، فإن ذلك لا يلزمه أن يأتي بالمشيئة، يعني لو قال لك صاحبك: «هل تمر علي غداً؟» فقلت: «نعم» ولم تقل: إن شاء الله فلا بأس لأن هذا خبر عما في نفسك، وما كان في نفسك فقد شاءه الله فلا داعي لتعليقه بالمشيئة، أما إن أردت أنه سيقع ولا بد فقل: إن شاء الله، وجه ذلك أن الأول خبر عمّا في قلبك، والذي في قلبك حاضر الآن، وأما أنك ستفعل في المستقبل فهذا خبر عن شيء لم يكن ولا تدري هل يكون أو لا يكون، انتبهوا لهذا الفرق؛ إذا قال الإنسان: سأسافر غداً، فإن كان يخبر عمّا في قلبه فلا يحتاج أن يقول: إن شاء الله، لماذا؟ لأنه خبر عن شيء واقع، أما إذا كان يقول: إن شاء الله، لماذا؟ لأنه خبر عن شيء واقع، أما إذا كان يريد بقوله: سأسافر، أنني سأنشئ السفر وأسافر فعلاً، فهنا لا بد

أن يقول: إن شاء الله، ولهذا كانت الآية الكريمة: ﴿إِنِّي فَاعِلُ ذَالِكَ غَدًا ﴾ ولم تكن إني سأفعل، بل قال: ﴿إِنِّي فَاعِلُ ﴾، فلا تقل لشيء مستقبل إني فاعله إلَّا أن يكون مقروناً بمشيئة الله.

﴿وَاذَكُر رَبَّكَ إِذَا نَسِيتٌ ﴾ يعني اذكر أمر ربِّك بأن تقول: 
إن شاء الله اإذا نسيت أن تقولها، لأن الإنسان قد ينسى وإذا نسي فقد قال الله تعالى: ﴿رَبَّنَا لَا تُوَاخِذْنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَأُنَا ﴾ 
[البقرة: ٢٨٦] وقال النبي ﷺ: «من نام عن صلاة أو نسيها فليصلها إذا ذكرها»(١).

فالمشيئة إذا نسيها الإنسان فإنه يقولها إذا ذكرها، ولكن هل تنفعه، بمعنى أنه لو حنِث في يمينه فهل تسقط عنه الكفارة إذا كان قالها متأخراً؟ من العلماء من قال: إنها تنفعه حتى لو لم يذكر الله إلا بعد يوم أو يومين أو سنة أو سنتين، لأن الله أطلق: ﴿وَاَذَكُر رَبُّكَ إِذَا نَسِيتُ ﴾، ومن العلماء من قال: لا تنفعه إلا إذا ذكر في زمن قريب بحيث ينبني الاستثناء على المستثنى منه، وهذا الذي عليه جمهور العلماء، فمثلاً إذا قلت: والله لأفعلن هذا ونسيت أن تقول: إن شاء الله، ثم ذكرت بعد عشرة أيام فقلت: إن شاء الله، ثم ذكرت بعد عشرة أيام فقلت: إن شاء الله، ثم نكرت بعد عشرة أيام فقلت: إن شاء الله الم يحنَث، فمن العلماء من قال: إن شاء الله لم يحنَث، فمن العلماء من قال: ينفعه لأن الله تعالى قال: ﴿وَاَذْكُر رَبُّكَ إِذَا العلماء من قال: ينفعه لأن الله تعالى قال: ﴿وَاَذْكُر رَبُّكَ إِذَا العلماء من قال: ينفعه لأن الله تعالى قال: ﴿وَاَذْكُر رَبَّكَ إِذَا الله تعالى قال: ﴿ وَاَذْكُر رَبَّكَ إِذَا الله تعالى قال: ﴿ وَالله لا الله تعالى قال: ﴿ وَالنَّهُ كُورُ الله تعالى قال: ﴿ وَالنَّهُ كُورُ الله تعالى قال: ﴿ وَالله لا الله تعالى قال: ﴿ وَاذْكُر رَبَّكَ إِذَا الله تعالى قال: ﴿ وَاذْكُر رَبَّكَ إِذَا الله تعالى قال: ﴿ وَاللَّهُ كُورُ الله تعالى قال: ﴿ وَالنَّهُ كُورُ الله تعالى قال: ﴿ وَاللَّهُ كُورُ الله تعالى قال: ﴿ وَاللَّهُ لَوْكُورُ الله تعالى قال: إِنْ شاء الله الله تعالى قال: ﴿ وَاللَّهُ لَا الله تعالى قال: إِنْ شاء الله الله تعالى قال: ﴿ وَالله الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى قال: ﴿ وَاللَّهُ الله تعالى اله تعالى الله

<sup>(</sup>۱) متفق عليه. البخاري: كتاب: مواقيت الصلاة، باب: من نسي صلاة فليصل إذا ذكرها، ولا يعيد إلا تلك الصلاة، (٥٩٧) لكنه اقتصر على النسيان دون النوم، مسلم: كتاب: المساجد ومواضع الصلاة، باب: قضاء الصلاة الفائتة واستحباب تعجيل قضائها، (٦٨٤)، (٣١٥)، إلا أنه قدم النسيان على النوم.

نَسِيتُ ، ومنهم من قال: لا ينفعه لأن الكلام لم ينبن بعضه على بعض، إذاً ما الفائدة من أمر الله أن نذكره إذا نسينا؟ قال: الفائدة هو ارتفاع الإثم، لأن الله قال: ﴿وَلَا نَقُولَنَّ لِشَائَء إِنِي فَاعِلُ ذَلِك عَدًا ﴿ إِلَّا أَن يَشَاءَ اللّهُ فَإذا نسيت، فقلها إذا ذكرت، لكن هل تنفعك فلا تحنث أم يرتفع عنك الإثم دون حكم اليمين؟ الظاهر: الثاني؛ أن يرتفع الإثم، وأما الحنث فإنه يحنَث لو خالف لأن الاستثناء بالنسبة للجنث لا ينبغي إلّا أن يكون متصلاً، ثم الاتصال هل يقال: إن الاتصال معناه أن يكون الكلام متواصلاً بعضه مع بعض أو أن الاتصال ما دام بالمجلس؟

الجواب: فيه خلاف، بعضهم يقول: ما دام في المجلس فهو متصل، وإذا قام عن المجلس فقد انقطع، قالوا: لأن النبي على قال: «البيعان بالخيار ما لم يتفرقا»(۱) فجعل التفرق فاصلاً، ومنهم من قال: العبرة باتصال الكلام بعضه مع بعض، والظاهر والله أعلم أنه إذا كان في مجلسه، ولم يذكر كلاماً يقطع ما بين الكلاميْن، فإنه ينفعه الاستثناء؛ فلا يحنث.

<sup>(</sup>۱) متفق عليه. البخاري: كتاب البيوع، باب: كم يجوز الخيار، (۲۱۰۸). مسلم: كتاب: البيوع، باب: الصدق في البيع والبيان، (۱۵۳۲)، (٤٧).

عسى هنا واقعة، وقال الله عزّ وجل: ﴿إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَاجِدَ اللَّهِ مَنْ عَسَى هَنَا واقعة، وقال الله عزّ وجل: ﴿إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَاجِدَ اللَّهِ مَا اللَّهِ وَالْيَوْمِ الْلَاجِدِ وَأَقَامَ الصَّلَوْةَ وَءَاقَ الزَّكُوةَ وَلَا يَخْشَ إِلَّا اللَّهُ فَعَسَى أُولَئِكَ أَن يَكُونُوا مِنَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى أَن يَهْدِينِ رَقِي ﴾ هذه للرجاء.

﴿ أَن يَهْدِينِ رَقِي ﴾ أي يدلني إلى الطريق، ولهذا قال: ﴿ لِأَقْرَبُ مِنْ هَذَا رَشَدًا ﴾ أي هداية وتوفيقاً، وقد فعل الله، فهداه في شأن أصحاب الكهف للرشد.

### \* \* \*

﴿وَلِبَثُواْ فِى كَهْفِهِمْ ثَلَاثَ مِانَةٍ سِنِيرَ وَٱزْدَادُواْ تِسْعًا ۞﴾. قوله تعالى: ﴿لَبِثُواْ﴾ يعني أصحاب الكهف ﴿فِى كَهْفِهِمْ﴾ الذي اختاروه لأنفسهم وناموا فيه.

﴿ ثَلَاثَ مِأْتُهِ ﴾ تكتب اصطلاحاً ثلاثمائة مربوطة: ثلاث مربوطة بمائة، وتكتب مائة بالألف، لكن هذه الألف لا يُنطَق بها، وبعضهم يكتب ثلاث وحدها ومئة وحدها، وهذه قاعدة صحيحة.

وقوله: ﴿ ثَلَاثَ مِأْتُةِ سِنِينَ ﴾ ﴿ مِأْتَةِ ﴾ بالتنوين و ﴿ سِنِينَ ﴾ تمييز مبين لثلاث مائة لأنه لولا كلمة سنين لكنا لا ندري هل ثلاث مائة يوم أو ثلاث مائة أسبوع أو ثلاث مائة سنة؟ ، فلما قال: ﴿ سِنِينَ ﴾ بيَّن ذلك .

﴿وَازْدَادُواْ تِسْعًا﴾ ازدادوا على الثلاث مائة تسع سنين فكان مكثُهم ثلاث مائة وتسع سنين، قد يقول قائل: «لماذا لم يقل ثلاث مائة وتسع سنين؟».

فالجواب: هذا بمعنى هذا، لكن القرآن العظيم أبلغ كتاب، فمن أجل تناسب رؤوس الآيات قال: ﴿ تُلَثَ مِأْنَةٍ سِنِينَ وَأَزْدَادُوا فَمن أجل تناسب رؤوس الآيات قال: ﴿ تُلَثَ مِأْنَةٍ سِنِينَ وَأَزْدَادُوا شِعًا ﴾، وليس كما قال بعضهم بأن السنين الثلاثمائة بالشمسية وازدادوا تسعاً بالقمرية، فإنه لا يمكن أن نشهد على الله بأنه أراد هذا المعنى؟ حتى لو وافق هذا، من الذي يشهد على الله أنه أراد هذا المعنى؟ حتى لو وافق أن ثلاث مائة سنين شمسية هي ثلاث مائة وتسع سنين بالقمرية فلا يمكن أن نشهد على الله بهذا، لأن الحساب عند الله تعالى واحد، وما هي العلامات التي يكون بها الحساب عند الله؟

الجواب: هي الأهلَّة، ولهذا نقول: إن القول بأن «ثلاث مائة سنين» شمسية، «وازدادوا تسعاً» قمرية قول ضعيف.

أولاً: لا يمكن أن نشهد على الله أنه أراد هذا.

ثانياً: أن عدة الشهور والسنوات عند الله بالأهلة، قال تعالى عند الله بالأهلة، قال تعالى عند الله بالأهلة، قال تعالى فَرُرًا وَقَدَّرَهُ مَنَاذِلَ لِنَعْلَمُوا عَدَدَ ٱلسِّنِينَ وَٱلْحِسَابَ ﴿ [البقرة: ١٨٩] وقال تعالى: ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْأَهِلَةُ قُلْ هِي مَوقِيتُ لِلنَّاسِ وَٱلْحَجِ ﴾.

#### \* \* \*

﴿ وَلَا اللّهُ أَعْلَمُ بِمَا لِيثُولُ لَهُ عَينُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضُ أَبْصِرَ بِهِ وَأَسْمِعُ مَا لَهُم مِن دُونِهِ مِن وَلِي وَلَا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ أَحَدًا ﴿ وَاللّهُ عَلَمُ بِمَا لِيثُولُ فِي حُكْمِهِ اَحَدًا ﴿ وَلَا يَشْرِكُ فِي حُكْمِهِ اَحَدًا ﴾ أي قل يا محمد: ﴿ اللّهُ أَعْلَمُ بِمَا لَبِثُولُ ﴾ وهذه الجملة تمسك بها من يقول: وقله: ﴿ وَلَبِثُوا فِي كَهْفِهِمْ ﴾ [الكهف: ٢٥] هي من قول الذين يتحدثون عن مكث أهل الكهف بالكهف وهم اليهود الذين يَدَّعون أن التوراة تدل على هذا ، وعلى هذا القول يكون قوله: ﴿ وَلَبِثُوا ﴾ أن التوراة تدل على هذا ، وعلى هذا القول يكون قوله: ﴿ وَلَبِثُوا ﴾ أن التوراة تدل على هذا ، وعلى هذا القول يكون قوله: ﴿ وَلَبِثُوا ﴾ أن

مفعولاً لقول محذوف والتقدير: "وقالوا: لبثوا في كهفهم ثلاث مائة سنين وازدادوا تسعاً"، ثم قال: ﴿ قُلِ اللّهُ أَعُلَمُ بِمَا لَبِثُواً ﴾ ولكن هذا القول وإن قال به بعض المفسرين فالصواب خلافه وأن قوله: ﴿ وَلَيِنُوا ﴾ من قول الله، ويكون قوله: ﴿ اللّهُ أَعْلَمُ بِمَا لَيِثُوا ﴾ من باب التوكيد أي: توكيد الجملة أنهم لبثوا في كهفهم ثلاث مائة سنين وازدادوا تسعاً، والمعنى: ﴿ قُلِ اللّهُ أَعْلَمُ بِمَا لَبِثُوا ﴾ وقد أعلَمَ نائهم لبثوا في كهفهم ثلاث مائة أعلَمُ بِمَا لَبِثُوا ﴾ وقد أعلَمَ نائهم لبثوا في كهفهم ثلاث مائة أعلَمُ بِمَا لَبِثُوا ﴾ وقد أعلَمَ نائهم لبثوا في كهفهم ثلاث مائة أعلَمُ بِمَا لَبِثُوا ﴾ وقد أعلَم نائه أعلَم نائه وما دام الله أعلَم بما لبثوا فلا قول لأحد بعده.

قال الله عزّ وجل: ﴿ لَهُ غَيْبُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ أي له ما غاب في السموات والأرض، أو له علم غيب السموات والأرض، وكلا المعنيين حق، والسموات جمع سماء وهي سبع كما هو معروف، والأرض هي أيضاً سبع أرضين (١)، فلا يعلم الغيب علم غيب السموات والأرض - إلّا الله، فلهذا من ادعى علم الغيب فهو كافر، والمراد بالغيب المستقبل، أما الموجود أو الماضي فمن ادعى علمهما فليس بكافر؛ لأن هذا الشيء قد حصل وعلمه من علمه من الناس، لكن غيب المستقبل لا يكون إلَّا لله وحده، ولهذا من أتى كاهناً يخبره عن المستقبل وصدَّقه فهو كافر بالله عزّ وجل؛ لأنه مكذب لقوله تعالى: ﴿ وَلَل لا يَعَلَمُ مَن فِي السَمَوَتِ وَٱلأَرْضِ الْفَيْبَ إِلَّا الله عَلَى الناس الما كان واقعاً ؛

<sup>(</sup>۱) لقوله ﷺ: «مَنْ اقْتَطَعَ شِبْراً مِنْ الأرْضِ ظُلْماً طَوَّقَهُ اللهُ إِيَّاهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنْ سَبْعِ أَرَضِينَ». رواه مسلم: كتاب: المساواة، باب: تحريم الظلم وغصب الأرض وغيرها. (۱۲۱۰)، (۱۳۷). وأصله عند البخاري: كتاب: بدء الخلق، باب: ما جاء في سبع أرضين (۲۱۹۸). وغيره.

فإنه من المعلوم أنه غيب بالنسبة لقوم وشهادة بالنسبة لآخرين. ﴿ أَبْصِرُ بِهِ ء وَأَسْمِعُ ﴾ هذا يسميه النحويون فعل تعَجُّب. ﴿ أَبْصِرُ بِهِ ، ﴾ بمعنى ما أبصره.

<sup>(</sup>۱) رواه الإمام أحمد (٢٤١٩٥) والنسائي: كتاب: الطلاق، باب: الظهار، (٣٤٩٠). وابن ماجه: كتاب: المقدمة، باب: فيما أنكرت الجهمية، (١٨٨). وكلهم بأتم مما ذكر في البخاري. ولفظهم أن عائشة رضي الله عنها قالت: الحَمْدُ للهِ الَّذِي وَسِعَ سَمْعُهُ الأَصْوَاتَ، لَقَدْ جَاءَتِ الْمُجَادِلَةُ إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْ وَأَنَا فِي نَاحِيَةِ ٱلْبَيْتِ تَشْكُو زَوْجَهَا وَمَا أَسْمَعُ مَا تَقُولُ فَأَنْزَلَ اللهُ: ﴿ وَقَدْ سَمِعَ اللهُ قَوْلَ الَّتِي جُدِلُكَ فِي زَوْجِهَا ﴾ إلى آخر الآية.

عزّ وجل فوق كل شيء، ومع ذلك سمع قولها ومحاورتها للرسول على وفيه الإيمان بأن الله تعالى ذو بصر نافذ لا يغيب عنه شيء وذو سمع ثاقب لا يخفى عليه شيء، والإيمان بذلك يقتضي للإنسان ألا يُري ربَّه ما يكرهه ولا يُسمعه ما يكرهه؛ لأنك إن عملت أي عمل رآه وإن قلت أي قول سمعه، وهذا يوجب أن تخشى الله عزّ وجل وألا تفعل فعلاً يكرهه ولا تقول قولاً يكرهه الله عزّ وجل، لكن الإيمان ضعيف، فتجد الإنسان عندما يريد أن يقول أو أن يفعل؛ لا يخطر بباله أن الله يسمعه أو يراه إلّا إذا نبّه، والغفلة كثيرة، فيجب علينا جميعاً أن نتبه لهذه القضية العظيمة.

﴿ مَا لَهُم مِن دُونِهِ مِن وَلِي ﴾ قوله: ﴿ مَا لَهُم ﴾ هل الضمير يعود على أصحاب الكهف أو على من هم في السموات والأرض؟

الجواب: الثاني هو المتعين، يعني ليس لأحد ولي من دون الله، حتى الكفار وليهم الله عزّ وجل وحتى المؤمنون وليهم الله عزّ وجل قال الله تعالى: ﴿ حَتَى إِذَا جَلَةَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ وَلِيهِم الله عزّ وجل قال الله تعالى: ﴿ حَتَى إِذَا جَلَةَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ الْمَوْتُ وَلَيْهُمُ اللّهِ مَوْلَنَهُمُ الْحَقِيَ ﴾ وقيقة رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ ثُمَّ رُدُّواً إِلَى اللّهِ مَوْلَنَهُمُ الْحَقِي الْولاية [الأنعام: 11 - 17]. والله ولي كُلِّ أحد، وهذه هي الولاية العامة، أليس الله تعالى يرزق الكافرين وينمي أجسامهم وييسر العامة، أليس الله تعالى يرزق الكافرين وينمي أجسامهم والنجوم والنجوم والأمطار؟! هذه ولاية، ويتولى المؤمنين أيضاً بذلك؛ لكن هذه ولاية عامة.

أما الولاية الخاصة، فهي للمؤمنين. قال تعالى: ﴿اللَّهُ وَلِيُّ

الَّذِينَ عَامَنُوا يُخْرِجُهُم مِنَ الظُّلُمَتِ إِلَى النُّورِ وَالَّذِينَ كَفَرُوا السِيقِرِةِ: السِيقِرة: أَوْلِكَا وَهُمُ الطَّلْعُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِنَ النَّورِ إِلَى الظُّلُمَتِ الله يسدد (٢٥٧]، والولاية الخاصة تستلزم عناية خاصة، أن الله يسدد العبد فيفتح له أبواب العلم النافع والعمل الصالح، ولهذا قال: (يُخْرِجُهُم مِّنَ الظُّلُمَتِ إِلَى النُّورِ ﴾. يخرجهم بالعلم، فيعلمهم أولاً ويخرجهم ثانياً بالتوفيق.

إعراب الجملة هذه: ﴿مَا ﴿ نافية ، و ﴿لَهُم ﴾ خبر مقدم ، و ﴿مِن وَلِي ﴾ مبتدأ مؤخر دخل على هذه الكلمة حرف الجر الزائد لأنك لو حذفت ﴿مِن ﴿ وقلت: «ما لهم من دونه وليّ ﴾ لاستقام الكلام ، لكن جاءت ﴿مِن ﴾ من أجل التوكيد والتنصيص على العموم ، يعني: لا يمكن أن يوجد لأهل السموات والأرض ولى سوى الله .

قوله: ﴿وَلاَ يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ آحَدًا﴾ هذه كقوله تعالى: ﴿وَمَا اَخْلَفَتُم فِيهِ مِن ﴿ إِن اَلْحُكُم إِلّا يَسِّه ﴾ [الاتعام: ٧٥]، وقال: ﴿وَمَا اَخْلَفَتُم فِيهِ مِن شَيْءِ فَحُكُمُهُ إِلَى اللّه ﴾ [الشورى: ١٠]، والحكم كوني وشرعي، فالخلق والتدبير حكم كوني، والحكم بين الناس بالأوامر والنواهي حكم شرعي، وقوله: ﴿وَلاَ يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ آحَدًا﴾ يشمل النوعين. فلا أحد يشرك الله في حكمه لا الكوني ولا الشرعي، وفيه دليل على وجوب الرجوع إلى حكم الله الشرعي، وأنه ليس لنا أن نُشرع في دين الله ما ليس منه، لا في العبادات ولا في المعاملات، وأما من قال: إن لنا أن نُشرع في المعاملات ما يناسب الوقت، فهذا قول باطل: لأنه على قولهم لنا أن نجوز الربا ولنا أن نجوز الميسر وأن نجوز على قلى قولهم لنا أن نجوز الربا ولنا أن نجوز الميسر وأن نجوز على على قولهم لنا أن نجوز الربا ولنا أن نجوز الميسر وأن نجوز

كل ما فيه الكسب ولو كان باطلا، فالشرع صالح في كل زمان ومكان ولن يُصلح آخر هذه الأمة إلّا ما أصلح أولها<sup>(۱)</sup>، المحكم الكوني لا أحد يُشرك الله فيه ولا أحد يدعي هذا، هل يستطيع أحد أن يُنَزِّل الغيث؟! وهل يستطيع أحد أن يُمسك السموات والأرض أن تزولا؟! ولكن الحكم الشرعي هو محل اختلاف البشر ودعوى بعضهم أن لهم أن يشرعوا للناس ما يرون أنه مناسب.

#### \* \* \*

﴿وَٱتْلُ مَا أُوحِى إِلَيْكَ مِن كِتَابِ رَبِكٌ لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَا يَهِ وَلَن يَجِدُ مِن دُونِهِ مُلْتَحَدًا ﴿ ﴾ .

قوله تعالى: ﴿وَأَتْلُ مَا أُوحِىَ إِلَيْكَ مِن كِتَابِ رَبِكُ ﴾ هذا كالنتيجة لقوله: ﴿وَلَا يُشْرِكُ فِي خُكْمِهِ أَحَدًا ﴾ يعني إذا كان لا يشرك في حكمه أحداً فاثلُ: ﴿مَا أُوحِىَ إِلَيْكَ ﴾.

فقوله: ﴿وَاتَلُ ﴾ يشمل التلاوة اللفظية والتلاوة العملية، أمّا التلاوة اللفظية فظاهر، تقول: «فلان تلا علي سورة الفاتحة»، والتلاوة الحكمية العملية أن تعمل بالقرآن، فإذا عملت به فقد تلوته أي تَبعتَه، ولهذا نقول في قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتْلُونَ كَنْبُ ٱللّهِ وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوة ﴾ [فاطر: ٢٩]، يشمل التلاوة اللفظية والحكمية، والخطاب في قوله: ﴿وَٱتْلُ ﴾ للرسول ﷺ، ولكن اعلم أن الخطاب للرسول ﷺ ينقسم إلى ثلاثة أقسام:

<sup>(</sup>۱) هذا الأثر مشهور عن الإمام مالك رحمه الله تعالى: [انظر الشفا للقاضي عياض ج٢ ص: ٨٧ \_ ٨٨].

الأول: ما دلَّ الدليل على أنه خاص به، فهو خاص به. الثاني: ما دلَّ الدليل أنه للعموم، فهو للعموم.

الثالث: ما يحتمل الأمرين، فقيل: إنه عام، وقيل: إنه خاص، وتتبعه الأمة لا بمقتضى هذا الخطاب، ولكن بمقتضى أنه أسوتها وقدوتها.

فمثال الأول الذي دلَّ الدليل على أنه خاص به، قوله تبارك وتعالى: ﴿ أَلَمْ نَشَرَحْ لَكَ صَدْرَكَ ﴾ [الشرح: ١] فهذا لا شك أنه خاص به، وكذلك قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ يَجِدُكَ يَتِيمًا فَكَاوَىٰ ﴾ [الضحى: ٦]، فهو خاص به ﷺ.

ومثال الثاني الذي دلَّ الدليل على أنه عام، قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا النَّيِّ إِذَا طَلَقَتُمُ النِّسَآءَ فَطَلِقُوهُنَ لِعِدَبِهِنَ وَأَحْمُوا الْعِدَةُ ﴾ [الطلاق: ١]، فقوله: ﴿ طَلَقَتُمُ ﴾ للجماعة؛ وهم الأمة، لكن الله سبحانه وتعالى نادى زعيمها ورسولها لأنهم تابعون له فقال: ﴿ يَكَأَيُّهُا النَّيِّ إِذَا طَلَقَتُمُ ﴾، إذاً الخطاب يشمل النبي عَلَيْ وجميع الأمة، ومثال ما يحتمل الأمرين هذه الآية: ﴿ وَاتّلُ مَا أُوحِى إِلَيْكَ مِن حَيَابِ رَبِكَ ﴾، لكن قد يقول قائل: إن هذه الآية فيها قرينة قد تدل على أنه خاص به كما سنذكره إن شاء الله، ولكن الأمثلة على هذا كثيرة، والصواب أن الخطاب للأمة ولكن وبيمها وأسوتها؛ لأن الخطابات إنما توجه للرؤساء والمتبوعين.

وقوله: ﴿مَا أُوحِى إِلَيْكَ مِن كِتَابِ رَبِكُ ﴾ هـو الـقـرآن، وفي إضافة الرب إلى الرسول عليه الصلاة والسلام دليل على أن ما أوحاه الله إلى رسوله من تمام عنايته به.

وقوله: ﴿لَا مُبَدِّلُ لِكُلِمَنْتِهِ ، يعني لا أحد يستطبع أن يبدل كلماته، لا الكونية ولا الشرعية، أما الكونية فواضح، لا أحد يستطيع أن يُبدِّلها، فإذا قال الله تعالى: ﴿كُن ﴾ في أمر كوني فلا يستطيع أحد أن يبدله، أما الشرعية فلا أحد يستطيع شرعاً أن يبدلها. والنفي هنا ليس نفياً للوجود، ولكن النفي هنا للإمكان الشرعي، فلا أحد يستطيع شرعاً أن يبدل كلمات الله الشرعية، فالواجب على الجميع أن يستسلموا لله، فلو قال قائل: وجدنا من يبدل كلام الله! فإن الله أشار إلى هذا في قوله في الأعراب، قال تعالى: ﴿يُرِيدُونَ أَن يُبَرِّلُونَ أَن يُبَرِّلُونَ أَن يُبَرِّلُونَ الله أسلامي ويفسرون كلام الله بما لا يريده الله، ومن ذلك جميع المعطلة ليفسرون كلام الله بما لا يريده الله، ومن ذلك جميع المعطلة لصفات الله عز وجل، أو لبعضها ممن بدلوا كلام الله.

وَلَن تَجِدَ مِن دُونِهِ مُلْتَحَدًا لَى يعني لن تجد أيها النبي من دون الله عز وجل ملتحداً ، أي أحداً تميل إليه أو تلجأ إليه لأن الالتحاد من اللحد وهو الميل ، يعني لو أرادك أحد بسوء ما وجدت أحداً يمنعك دون الله عز وجل ، إذاً عندما يصيب الإنسان شيء يتضرر به أو يخاف منه ، يلتجئ إلى من ؟ إلى الله ، ونظير هذه الآية قوله تعالى: ﴿ وَلُلْ إِنِي لاَ أَمْلِكُ لَكُمْ ضَرّاً وَلا رَشَدًا الله عَلْ إِنِي لَن يُجِيرِنِي مِن الله أَحدُ وَلَنْ أَجِد مِن دُونِهِ مُلْتَحدًا ﴾ والجن: ٢١ ، ٢٢].

﴿ وَأَصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَـدُوْةِ وَٱلْعَشِيّ يُرِيدُونَ وَجُهَمُّ وَلَا نَفْسِكَ مَعْ ٱلَّذِينَ الْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَأَ وَلَا نُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا وَلَا نُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا وَلَا نُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا وَلَا لَيْ فَا وَكُنْ وَكُنْ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

قوله تعالى: ﴿ وَآصَبِرْ نَفْسَكَ ﴾ أي احبسها مع هؤلاء الذين يدعون الله دعاء مسألة ودعاء عبادة، اجلس إليهم وقوِّ عزائمهم.

وقوله: ﴿وَٱلْعَشِيُّ آخِرِ النَّهَارِ .

قوله: ﴿ يُرِيدُونَ وَجَهَا أُبُ مخلصين لله عزّ وجل يريدون وجهه ولا يريدون شيئاً من الدنيا، يعني أنهم يفعلون ذلك لله وحده لا لأحدِ سواه.

وفي الآية إثبات الوجه لله تعالى، وقد أجمع علماء أهل السنة على ثبوت الوجه لله تعالى بدلالة الكتاب والسنة على ذلك، قال الله تعالى: ﴿وَيَبْغَىٰ وَجُهُ رَبِكَ ذُو اَلْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ ﴿ الرحمن: الرحمن: (أعوذ بوجهك) (۱)، وأجمع سلف الأمة وأئمتُها على ثبوت الوجه لله عزّ وجل.

<sup>(</sup>۱) عَنْ جَابِرٍ رضي الله عنه قَالَ: لَمَّا نَرَلَتْ هَذِهِ الآيَةُ: ﴿ قُلْ هُوَ ٱلْقَادِرُ عَلَىٰ أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِن فَوْقِكُمْ ﴾ قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «أَعُودُ بِوَجْهِكَ». قَالَ: ﴿ أَوْ يَلِسَكُمْ شِيعًا وَلَذِينَ ﴿ أَوْ مِن تَحْتِ أَرَجُلِكُمْ ﴾ قَالَ: ﴿ أَعُودُ بِوَجْهِكَ ». قال: ﴿ أَوْ يَلِسَكُمْ شِيعًا وَلَذِينَ وَاهُ مَنْ مَا أَنْ مَن مَعْنُ ﴾ قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «هَذَا أَهْوَنُ أَوْ هَذَا أَيْسَرُ ». رواه البخاري: كتاب: التفسير، باب: ﴿ قُلْ هُو ٱلْقَادِرُ عَلَىٰ أَن يَبْعَثُ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِن فَوْقِكُمْ ﴾ الآية. (٢٦٨٤).

# ولكن هل يكون هذا الوجه مماثلاً لأوجه المخلوقين؟

الجواب: لا يمكن أن يكون وجه الله مماثلاً لأوجه المسخلوقيين لقوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيَّ أَوْهُو السَّمِيعُ الْمَصِيرُ [الشورى: ١١]. وقوله تعالى: ﴿رَبُّ السَّمَوَتِ وَالأَرْضِ وَمَا يَنْهُمَا فَاعْبُدُهُ وَلَصَطْبِرُ لِعِنَدَتِهِ مَّلَ تَعْلَدُ لَهُ سَمِيًا ﴿ [مـريـم: ٢٥]، أي شبيها ونظيراً، وقال الله تبارك وتعالى: ﴿فَلَا تَجْعَلُوا لِللهِ أَندَادًا وَأَنتُمُ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٢].

وهكذا كل ما وصف الله به نَفْسَهُ فالواجب علينا أن نجريه على ظاهره، ولكن بدون تمثيل، فإن قال قائل: إذا أثبت لله وجها لزم من ذلك التمثيل، ونحمل قوله: ﴿لَيْسَ كَمِثَلِهِ مَنَى مُنْ الله ورى: ١١]، يعني إلَّا في ما أثبته كالوجه واليدين؟

الجواب: لا يمكن، إذاً ما أضافه الله لنفسه من الوجه لا يمكن أن يكون مماثلاً لأوجه المخلوقين؛ لأن كل صفة تناسب الموصوف. فإن قال قائل: إنه قد جاء في الحديث الصحيح أن

النبي ﷺ قال: «إنَّ الله تعالى خلق آدم على صورته»(١)، فما الجواب؟

## **فالجواب**: من أحد وجهين:

الوجه الأول: إما أن يقال: لا يلزم من كونه على صورته أن يكون مماثلاً له، والدليل أن النبي المراق أخبر بأن أوّل زمرة تدخل الجنة على صورة القمر ليلة البدر (٢)، ونحن نعلم أنه ليس هناك مماثلة بين هؤلاء والقمر، لكن على صورة القمر من حيث العموم إضاءة وابتهاجا ونوراً. الوجه الثاني: أن يقال: «على صورته» أي على الصورة التي اختارها الله عزّ وجل، فإضافة صورة الآدمي إلى الله على سبيل التشريف والتعظيم كما في قوله تعالى: ﴿وَمَنْ أَظُلَمُ مِمّن مّنعَ مَسَجِدَ اللّهِ أَن يُذَكّر فِيهَا السّمُهُ اللّه [البقرة: ١١٤]، ومن المعلوم مِمّن مّنعَ مَسَجِدَ اللّهِ أن يُذكّر فِيهَا اسْمُهُ [البقرة: ١١٤]، ومن المعلوم

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم: كتاب: البر والصلة والأداب، باب: النهي عن ضرب الوجه، (۲۲۱۰)، (۱۱۵). والبخاري: كتاب: العتق، باب: إذا ضرب العبد فليجتنب الوجه، (۲۵۹) مقتصراً على الجملة الأولى. وغيره عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنِ النَّبِيِّ عَلَى صُورَتِهِ». وفي الصحيحين: البخاري: كتاب: فَإِنَّ الله خَلَقَ آدَمَ عَلَى صُورَتِهِ». وفي الصحيحين: البخاري: كتاب: الاستئذان، باب: بدء السلام، (۲۲۲۷). مسلم: كتاب: الجنة وصفة نعيمها وأهلها، باب: يدخل الجنة أقوام أفئدتهم مثل أفئدة الطير، (۲۸٤۱)، (۲۸)، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنِ النَّبِيِّ قَالَ: ﴿ خَلَقَ الله آدَمَ عَلَى صُورَتِهِ طُولُهُ سِتُونَ ذِرَاعاً».

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري: كتاب: بدء الخلق، باب: ما جاء في صفة الجنة وأنها مخلوقة، (٢٤٢٤). ومسلم: كتاب: الجنة وصفة نعيمها وأهلها، باب: أول زمرة تدخل الجنة على صورة القمر ليلة البدر، وصفاتهم وأزواجهم، (٢٨٣٤)، (١٤) وغيرهما.

أن الله ليس يصلي في المساجد، لكن أضيفت إلى الله على سبيل التشريف والتعظيم وعلى أنها إنما بنيت لطاعة الله، وكقول صالح عليه السلام لقومه: ﴿نَافَةُ اللهِ وَسُقَيْهَا﴾ [الشمس: ١٦]، ومن المعلوم أن هذه الناقة ليست لله كما تكون للآدمي يركبها؛ لكن أضيفت إلى الله على سبيل التشريف والتعظيم، فيكون «خلق آدم على صورته» أو «على صورة الرحمن» (١)، يعني على الصورة التي اختارها من بين سائر المخلوقات، قال الله تعالى في سورة الانفطار: ﴿يَكَانُّهُا ٱلْإِنسُنُ مَا غَرُكَ بِرَبِكَ ٱلْكَوْيِرِ ﴿ اللهِ اللهِ على خَلَقُكَ فَسُونكُ فَعَدَلكُ ﴾ [الانفطار: ٦، ٧]، أي الذي جعلك جعلا كهذا وهذا يشمل اعتدال القامة واعتدال الخلقة، ففهمنا الآن والحمد لله أن الله تعالى له وجه حقيقي وأنه لا يشبه أوجه المخلوقين. وقوله: ﴿يُرِيدُونَ وَجُهَهُ ﴾ إشارة للإخلاص، فعليك أخي المسلم وقوله: ﴿يُرِيدُونَ وَجُهَهُ ﴾ إشارة للإخلاص، فعليك أخي المسلم بالإخلاص حتى تنتفع بالعمل.

وقوله: ﴿ وَلَا نَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَهَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَا ﴾ يعني لا تتجاوز عيناك عن هؤلاء السادة الكرام تريد زينة الحياة الدنيا، بل اجعل نظرك إليهم دائماً وصحبتك لهم دائماً، وفي قوله: ﴿ تُرِيدُ لِينَهَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَا ﴾ إشارة إلى أنَّ الرسول عَلَيْهُ لو فارقهم لمصلحة دينية لم يدخل هذا في النهي.

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي عاصم في «السنة» (رقم ٥١٧). وابن خزيمة في «التوحيد» (رقم ٤١). والبيهقي في «الأسماء والصفات» (رقم ١٤٠). والدارقطني في «الصفات» (رقم ٤٨). وغيرهم. وصححه ابن راهويه وأحمد كما في «فتح الباري» (٥/١٨٣) وأعله ابن خزيمة (١/٨٧) بهذا اللفظ. وانتصر شيخ الإسلام ابن تيمية لتصحيح ابن راهويه وأحمد.

قال تعالى: ﴿وَلَا نُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُمْ عَن ذِكْرِنَا ﴾ يعني عن ذكره إيّانا أو عن الذكر الذي أنزلناه، فعلى الأول يكون المراد الإنسان الذي يذكر الله بلسانه دون قلبه، وعلى الثاني يكون المراد الرجل الذي أغفل الله قلبه عن القرآن، فلم يرفع به رأساً ولم ير في مخالفته بأساً.

قوله تعالى: ﴿وَأَتَّبَعُ هَوَنَّهُ ﴾ أي ما تهواه نفسه.

﴿وَكَانَ أَمْرُهُ أَي شأنه ﴿فُرُطاً ﴾ أي منفرطاً عليه، ضائعاً ، تمضي الأيام واليالي ولا ينتفع بشيء، وفي هذه الآية إشارة إلى أهمية حضور القلب عند ذكر الله، وأن الإنسان الذي يذكر الله بلسانه لا بقلبه تنزّع البركة من أعماله وأوقاته حتى يكون أمره فُرطا عليه، تجده يبقى الساعات الطويلة ولم يحصل شيئاً، ولكن لوكان أمره مع الله لحصلت له البركة في جميع أعماله.

﴿ وَقُلِ ٱلْحَقُّ مِن زَيِكُمُ فَمَن شَآءَ فَلْيُؤْمِن وَمَن شَآءَ فَلْيَكُفُنُ إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلظَّلِمِينَ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ شُرَادِقُهَا وَإِن يَسْتَغِيشُوا يُغَاثُوا بِمَآءِ كَالْمُهُلِ يَشْوِي الْظَلِمِينَ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ شُرَادِقُهَا وَإِن يَسْتَغِيشُوا يُغَاثُوا بِمَآءِ كَالْمُهُلِ يَشْوِي الْوَجُوهُ بِنْسَ ٱلشَّرَابُ وَسَآءَتْ مُرْقَفَقًا آلَ إِنَّ اللَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجْرَ مَن أَحْسَنَ عَمَلًا آلَهُ ﴾.

قوله تعالى: ﴿وَقُلِ﴾ الخطاب للرسول ﷺ. أي قلها معلنا ﴿الْحَقُ مِن رَّبِكُمْنَ ﴾ لا من غيره، فلا تطلبوا الحق من طريق غير طريق الله عزّ وجل، لأن الحق من عند الله.

﴿ فَلَنَ شَآءَ فَلْتُؤْمِن وَمَن شَآءَ فَلْيَكُفُرُ ﴾ والأمر في قراله: ﴿ فَلْيَكُفُرُ ﴾ للتهديد كما يهدد الإنسان غيره فيقول: «إن كنت صادقاً فافعل كذا»، ويدل عليه قوله تعالى

بعده: ﴿ إِنَّا آَعْتَدْنَا لِلظَّلِمِينَ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ سُرَادِقُهَأَ ﴾، يعني من كفر فله النار قد أعدت، وقوله: ﴿ الظَّلِمِينَ ﴾ المراد به الكافرون، والدليل على هذا قوله: ﴿ فَلْيَكُفُرُ ﴾، فإن قال قائل: «هل الكفر يسمى ظلماً؟».

فالجواب: نعم، كما قال الله تعالى: ﴿وَٱلْكَفِرُونَ هُمُ اللهُ وَاللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ أو جعل الظَّلِلْمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٥٤]، ولا أحد أظلم ممن كفر بالله أو جعل معه شريكاً، وهو الذي خلقه وأمده وأعده.

قوله: ﴿ أَمَاطَ بِهِمْ ﴾ أي بأهل النار ﴿ شُرَادِقُهَا ﴾ أي ما حولها، يعني أن النار قد أحاطت بهم فلا يمكن أن يفروا عنها يميناً ولا شمالاً.

وقوله: ﴿ وَإِن يَسْتَغِيثُواْ يُغَاثُواْ يِمَاءٍ كَالْمُهْلِ يَشْوِى ٱلْوُجُوهُ بِشَلَ الشَّرَابُ وَسَآءَتُ مُرِّتَفَقًا ﴾ يعني أن أهل النار إذا عَطشوا عَطشاً شديداً وذلك بأكل الزَّقوم أو بغير ذلك أغيثوا بهذا الماء ﴿ يِمَاءٍ كَالْمُهْلِ ﴾ يكون كعَكر الزيت يعني تَفَلَهُ الخاثر في أسفله أو ما أشبه ذلك مما هو منظر كريه، ولا تقبله النفوس كما قال تعالى: ﴿ وَيُسْقَىٰ مِن مَا مِما هُو مَنظر كريه، ولا تقبله النفوس كما قال تعالى: ﴿ وَيُسْقَىٰ مِن مَا مِلْ يَكُولُونُ لَيُسِيغُهُ ﴾ [إسراهسيم: ١٦، مَا يُعلَيْدِ إِلَى يَتَجَرَّعُهُ وَلَا يَكاد يُسِيغه.

﴿ يَشُوى اَلْوُجُوهُ ﴾ إذا قَرُبَ منها شَواها وتساقطت والعياذ بالله من شدة فيح هذا الماء، وإذا وصل إلى أمعائهم قطعها كما قال جلَّ وعلا: ﴿ وَسُقُوا مَاءً جَمِيمًا فَقَطَّعَ أَمْعاَءُهُمُ ﴾ [محمد: ١٥]، وما أعظم الوجع والألم فيمن تقطع أمعاؤه من الداخل، لكن مع ذلك تقطع وتعاد كالجلود ﴿ كُلَما نَعِبَتَ جُلُودُهُم بَدَّلَنَهُم جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَذُوقُوا الله أكبر، سبحان القادر على كل شيء، العَذَابُ ﴾ [النساء: ٥٦]، الله أكبر، سبحان القادر على كل شيء،

وبلحظة يكون هذا الشيء متتابعاً، كلما نَضَجت بُدِّلوا، وكلما تقطَّعت الأمعاء فإنها توصل بسرعة.

قوله: ﴿ بِشُنَ ٱلشَّرَابُ ﴾ هذا قدح وذم لهذا الشراب، و «بئس» فعل ماضِ لإنشاء الذم.

قوله: ﴿وَسَآءَتُ مُرْتَفَقًا﴾ أي وقبح مرتفقها والارتفاق بها. والمرتفق ما يرتفق به الإنسان، قد يكون حسناً وقد يكون سيئاً، ففي الجنة ﴿وَحَسُنَتُ مُرْتَفَقًا﴾ [الكهف: ٣١]، وفي النار ﴿وَسَآءَتُ مُرْتَفَقًا﴾ [الكهف: ٢٩]، الكهف: ٢٩].

#### \* \* \*

﴿ إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجْرَ مَنَ أَحْسَنَ عَمَلًا ﷺ.

هذا من أسلوب القرآن، فإن الله عزّ وجل إذا ذكر أهل النار ذكر أهل النار ذكر أهل النار أهل الجنة، وهذا من معنى قوله: ﴿مَثَانِيَ ﴾ [الزمر: ٢٣] أي تثنى فيه المعاني والأحوال والأوصاف ليكون الإنسان جامعاً بين الخوف والرجاء في سيره إلى ربه.

قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّيْنِ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ ﴾ قد سبق الكلام في معنى هذه الآية، قال تعالى: ﴿إِنَّا لَا نَضِيعُ أَجُرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلًا ﴾ ولم يقل ﴿إِنَّا لا نضيع أجرهم »، ولكن قال تعالى: ﴿أَجُرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلًا ﴾ وذلك لبيان العلة في ثواب هؤلاء وهو أنهم أحسنوا العمل، و﴿ هَلَ جَزَآءُ ٱلإِحْسَنِ إِلّا ٱلْإِحْسَنُ ﴿ ﴾ أنهم أحسنوا العمل، و﴿ هَلْ جَزَآءُ ٱلإِحْسَنِ إِلّا ٱلْإِحْسَنُ ﴾ اللهظي أن الرحمن: ٢٠]، هذا من الوجه المعنوي، ومن الوجه اللهظي أن تكون رؤوس الآية متوافقة ومتطابقة، لأنه لو قال: ﴿إِنَّا لا نضيع أجرهم » لاختلفت رؤوس الآيات.

وبماذا يكون الإحسان في العمل؟ يكون بأمرين:

الإخلاص لله عز وجل ٢ ـ المتابعة لرسول الله ﷺ،
 ولا يخفى ما في الآية الكريمة من الحث على إحسان العمل.

#### \* \* \*

﴿ أُولَئِهِكَ لَمُمْ جَنَّتُ عَدْنِ تَجْرِى مِن تَحْنِيمُ ٱلْأَنْهَارُ يُحَلَّوْنَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهَبٍ وَيَلْبَسُونَ ثِيابًا خُضْرًا مِن سُندُسِ وَلِسْتَبْرَقِ مُتَّكِينَ فِيهَا عَلَى ٱلْأَرَابِكِ فِعْمَ ٱلثَّوَابُ وَحَسُنَتَ مُرْتَفَقًا ﴿ ﴾.

قوله تعالى: ﴿أُوْلَيْكَ لَمُمْ جَنَّتُ عَدَّنِ﴾ المشار إليه الذين آمنوا وعملوا الصالحات.

﴿ جَنَّنَ ﴾ جمع جنة وهي الدار التي أعدها الله لأوليائه فيها ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر.

﴿عَدُنِ ﴾ بمعنى الإقامة، أي جنات إقامة لا يبغون عنها حِوَلا أي تحولا عنها، ومن تمام النعيم أن كل واحد منهم لا يرى أن أحداً أنعم منه، ومن تمام الشقاء لأهل النار أن كل واحد منهم لا يرى أحداً أشد منه عذاباً، ولكن هؤلاء، أهل الجنة، لا يرون أن أحداً أنعم منهم لأنهم لو رأوا ذلك لتنغص نعيمهم حيث يتصورون أنهم أقل.

﴿ يَحْرِى مِن تَعْنِهِمُ ٱلْأَنْهَارُ ﴾ . الأنهار جمع نهر وهي أربعة أنواع ذكرها الله تعالى : ﴿ مَثَلُ الْجَنَةِ ٱلِّي ذكرها الله تعالى : ﴿ مَثَلُ الْجَنَةِ ٱلِّي وَعِدَ ٱلْمُنْقُونُ فِيهَا أَنْهَرُ مِن مَّاتٍ غَيْرِ عَاسِنٍ وَأَنْهَرُ مِن لَبَنِ لَد يَنَعَيَر طَعْمُهُ وَعِدَ ٱلْمُنْقُونُ فِيهَا أَنْهَرُ مِن مَّاتٍ غَيْرٍ عَسِلِ مُصَفَى ﴾ [محمد: ١٥]، وهنا وَأَنْهَرُ مِن خَرٍ لَذَةٍ لِلشَّرِبِينَ وَأَنْهَرُ مِنْ عَسَلِ مُصَفَى ﴾ [محمد: ١٥]، وهنا قال: ﴿ مِن خَرِهِمُ ﴾ ، وفي آية أخرى قال: «تحتهم» وفي ثالثة ﴿ مِن عَنِهِمُ ﴾ ، وفي رابعة : ﴿ تَعْتِهَا ﴾ والمعنى واحد، لأنهم إذا كانت

الأنهار تجري تحت أشجارها وقصورها فهي تجري تحت سكانها.

قوله تعالى: ﴿ يُحَلَّوْنَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهَبٍ ﴾ .

﴿ يُحَلِّونَ فِيهَا﴾ أي الجنات.

﴿ مِنْ أَسَاوِرَ ﴾ قال بعضهم: إن ﴿ مِنْ ﴾ هنا زائدة لقول الله تعالى: ﴿ وَحُلُّواً أَسَاوِرَ مِن فِضَةٍ ﴾ [الإنسان: ٢١]، ف ﴿ مِن ﴾ زائدة . ولكن هذا القول ضعيف، لأن ﴿ مِن ﴾ لا تزاد في الإثبات كما قال ابن مالك رحمه الله في الألفية:

وزيد في نفي وشبهِ فَجَر نكرة كما لباغ من مفر

وعلى هذا فإما أن تكون للتبعيض: أي يحلون فيها بعض أساور، أي يحلى كل واحد منهم شيئاً من هذه الأساور وحينئذ لا يكون إشكال، وإما أن تكون «للبيان» أي بيان ما يحلون، وهو أساور وليس قلائد أو خُروصا مثلاً، وأما قوله: همِن ذَهَبٍ فهي بيانية، أي لبيان الأساور أنها من ذهب، ولكن لا تحسبوا أن الذهب الذي في الجنة كالذهب الذي في الدنيا، فإنه يختلف اختلافاً عظيماً، قال الله تبارك وتعالى في الحديث القدسي: «أعدت لعبادي الصالحين ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر»(۱)، ولو كان كذهب الذنيا لكان العين رأته.

قـولـه تـعـالـى: ﴿ وَيَلْبَسُونَ ثِيَابًا خُضَّرًا مِّن سُندُسِ وَإِسْتَبْرَقِ ﴾،

<sup>(</sup>۱) متفق عليه. البخاري: كتاب: بدء الخلق، باب: ما جاء في صفة الجنة وأنها مخلوقة، (۳۰۷۲). مسلم: كتاب: الجنة، وصفة نعيمها وأهلها، باب: ... (۲۸۲٤)، (۲، ۳).

السندس: ما رَقُّ من الديباج والإستبرق ما غلظ منه.

وقوله: ﴿ خُفُرًا ﴾ خصَّها باللون الأخضر لأنه أشد ما يكون راحة للعين ففيه جمال وفيه راحة للعين.

قال تعالى: ﴿مُتَّكِدِينَ فِيهَا عَلَى ٱلْأَرَآبِكِ ﴾.

قوله: ﴿مُتَكِينَ﴾ حال من قوله تبارك وتعالى: ﴿أُولَيَكَ لَمُمْ جَنَّتُ عَدْنِ﴾ أي حال كونهم متكئين فيها، والاتكاء يدل على راحة النفس وعلى الطمأنينة.

قوله: ﴿عَلَى ٱلْأَرَآبِكِ ﴾ جمع أريكة، والأريكة نوع من المرتفق الذي يرتفق فيه، وقيل: إن الأريكة سرير في الخيمة الصغيرة المغطاة بالثياب الجميلة تشبه ما يسمونه بالكوخ.

قال الله تعالى: ﴿ نِعْمَ النَّوَابُ وَحَسُنَتَ مُرْتَفَقًا ﴾ هذا مدح لهذه الجنة وما فيها من نعيم، ففيها الثناء على هذه الجنة بأمرين: بأنها ﴿ نِعْمَ الثَّوَابُ ﴾ وأنها ﴿ وَحَسُنَتُ مُرْتَفَقًا ﴾. قال الله تعالى: ﴿ أَصْحَنُ الْجَنَّةِ يَوْمَهِ إِ خَيْرٌ مُسْتَقَرَّ وَأَحْسَنُ مَقِيلًا ﴾ [الفرقان: ٢٤].

#### \* \* \*

﴿ وَٱضْرِبْ لَمُم مَّنَلَا رَجُلَيْنِ جَعَلْنَا لِأَحَدِهِمَا جَنَّنَيْنِ مِنْ أَعْنَكِ وَحَفَفْنَكُمَّا بِنَخْلِ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمَا زَرْعًا﴾.

قوله تعالى: ﴿وَأَشْرِبُ﴾ يعني اجعل وصيِّر.

﴿ لَمُهُ ﴾ أي للكفار: قريش وغيرهم.

﴿مَّثَلَا﴾ مفعول اضرب، وبَيَّن المثل بقوله: ﴿رَّجُلَيْنِ﴾ وعلى هذا يكون «رجلين» عطف بيان وتفصيل للمثل.

قــولــه: ﴿جَعَلْنَا لِأَحَدِهِمَا جَنَّنَيْنِ مِنْ أَعَنَبِ وَحَفَقْنَاهُمَا بِنَخْلِ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمَا زَرِّعًا﴾ أغلب ما في الجنتين العنب، وأطراف الجنتين النخيل وما بينهما زرع، ففيهما الفاكهة والغذاء من الحب وثمر النخل.

#### \* \* \*

قال الله تعالى:

﴿ كِلْمَنَا ٱلْجَنَّنَيْنِ ءَالَتْ أَكُلُهَا وَلَمْ تَظْلِم مِنْهُ شَيْعًا وَفَجَّرْنَا خِلْلَهُمَا نَهُرًا ﴾.

قوله تعالى: ﴿ كِلْتَا ٱلْجَنَّنَيْنِ ءَانَتَ أَكُلَهَا﴾ ولم يقل آتتا أُكُلَهَا؟ لأنه يجوز مراعاة اللفظ ومراعاة المعنى في كلتا، وقد اجتمع ذلك في قول الشاعر:

كلاهما حين جدَّ الجري بينهما قد أقلعا وكلا أنفيهما رابي

يشير إلى فرسين تسابقا فيقول: كلاهما، أي كلا الفرسين، «حين جد الجري بينهما» أي المسابقة، «قد أقلعا» أي توقفا عن المجاراة، و«رابي» أي منتفخ، فقد قال: «قد أقلعا» ولم يقل: «قلمان» ولم يقل: «وابيان»، ففي البيت مراعاة المعنى ومراعاة اللفظ، وهنا آتت أكلها مراعاة اللفظ.

قوله: ﴿وَلَمْ تَظْلِمِ مِّنْهُ شَيْئًا﴾ أي ولم تنقص.

قوله تعالى: ﴿وَفَجَّرْنَا خِلَالُهُمَا نَهُرًا﴾ كان خلال الجنتين نهر من الماء يجري بقوة، فكان في الجنتين كلُّ مقومات الحياة: أعناب، ونخيل، وزرع، ثم بينهما هذا النهر المطَّرد.

قال الله تعالى:

﴿ وَكَانَ لَمُ ثَمَرٌ فَقَالَ لِصَاحِبِهِ وَهُوَ يُحَاوِرُهُۥ أَنَا أَكُثَرُ مِنكَ مَالًا وَأَعَزُّ نَفَرًا ﷺ .

قوله تعالى: ﴿وَكَانَ لَهُمْ ثُمَرٌ ﴾ أي أن أحد الرجلين كان له ثمر، كأن له ثمر زائد على الجنتين أو ثمر كثير من الجنتين.

وقوله: ﴿فَقَالَ لِصَاحِبِهِ وَهُوَ يُحَاوِرُهُۥ﴾ وهما يتجاذبان الكلام. قوله: ﴿أَنَا أَكْثَرُ مِنكَ مَالًا وَأَعَزُ نَفَرًا ﴾ افتخر عليه بشيئين:

١ ـ بكثرة المال ٢ ـ العشيرة والقبيلة. فافتخر عليه بالغنى والحسب، يقول ذلك افتخاراً وليس تحدثاً بنعمة الله بدليل العقوبة التي حصلت عليه.

#### \* \* \*

﴿ وَدَخَلَ جَنَّـتُهُ وَهُوَ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ قَالَ مَاۤ أَظُنُّ أَن تَبِيدَ هَلاِهِ أَبَدُا ﷺ وَمَآ أَظُنُّ ٱلسَّنَاعَةَ قَـآهِمَةً وَلَهِن رُّدِدتُ إِلَى رَقِي لَأَجِدَنَّ خَيْرًا مِنْهَا مُنقَلَبًا ﷺ.

قوله تعالى: ﴿وَدَخَلَ جَنَّتَهُ ﴾ ذكرت بلفظ الإفراد مع أنه قال: ﴿جَعَلْنَا لِأَحَدِهِمَا جَنَّيْنِ ﴾ فإما أن يقال: إن المراد بالمفرد الجنس، وإما أن يراد إحدى الجنتين، وتكون العظمى هي التي دخلها.

﴿ وَهُوَ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ ﴾ هذه جملة حالية يعني الحال أنه ظالم لنفسه، وبماذا ظلم نفسه؟ ظلم نفسه بالكفر كما سيتبين.

قال: ﴿مَا أَظُنُ أَن تَبِيدَ هَذِهِ أَبَدًا ﴾ يعني ما أظن أن تفنى وتزول أبداً، أعجب بها وبما فيها من قوة وحسن المنظر، وغير

ذلك حتى نسي أن الدنيا لا تبقى لأحد، ثم أضاف إلى ذلك قوله: ﴿ وَمَا أَظُنُ ٱلسَّاعَةَ قَابِمَةً ﴾ فأنكر البعث، لأنه إذا كانت جنَّتُه لا تبيد فهو يقول: لا بعث وإنما هو متاع الحياة الدنيا.

﴿ وَلَهِن رُّدِدتُ إِلَىٰ رَبِّ ﴾ يعني على فرض أن تقوم الساعة وأرد إلى الله.

﴿ لَأَجِدَنَّ خَيْرًا مِنْهَا مُنقَلَبًا ﴾ أي مرجعاً، فكأنه يقول بما أن الله أنعم علي بالآخرة، وهذا قياس أنعم علي بالآخرة، وهذا قياس فاسد؛ لأنه لا يلزم من التنعيم في الدنيا أن ينعم الإنسان في الآخرة، ولا من كون الإنسان لا يُنعّم في الدنيا ألا يُنعّم في الآخرة، لا تلازم بين هذا وهذا، بل إن الكفار يُنعمون في الدنيا وتُعجل لهم طيباتهم في حياتهم الدنيا، ولكنهم في الآخرة يُعذّبون. وهذا كقوله تبارك وتعالى في سورة فُصّلت: ﴿ لَا يَسْتُمُ الشّرُ فَيَنُوسٌ قَنُوطٌ ﴿ فَي وَلَينَ أَذَفَنَكُ رَمّة مَنّا مِن بَعْدِ ضَرّاته مَسَتّهُ لَيَقُولَنَّ هَذَا لِي وَمَا أَظُنُ السّاعَة قَايِمَة وَلَين رَمّة إِلَى رَبِّ إِنّ لِي عِندَمُ لَلْحُسّنَيْ ﴾ [فصلت: ٤٩، ٥٠] هذا مثلُ هذا .

#### \* \* \*

﴿ قَالَ لَهُ صَاحِبُهُ وَهُوَ يُحَاوِرُهُۥ أَكَفَرَتَ بِٱلَّذِى خَلَقَكَ مِن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ سَوَّمِكَ رَجُلًا ۞ ﴿ .

قوله تعالى: ﴿قَالَ لَهُ صَاحِبُهُ وَهُوَ يُحَاوِرُهُۥ﴾ أي يناقشه في الكلام.

﴿ أَكَفَرْتَ بِٱلَّذِى خَلَقَكَ مِن تُرَابِ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ سَوَّىكَ رَجُلًا ﴾ ذكره بأصله.

والهمزة في قوله: ﴿ أَكُفَرْتُ ﴾ للإنكار.

أما قوله: ﴿خَلَقَكَ مِن تُرَابِ﴾ فلأن آدم عليه السلام أبا البشر خُلق من تراب.

وأما ﴿ مِن نُطْفَةِ ﴾ فلأن بني آدم خُلِقوا من نطفة، والمعنى: أنَّ الله ﴿ خَلَقَكَ مِن ثُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ سَوَّكَ رَجُلًا ﴾ قادر على البعث الذي أنت تُنكره.

وقوله: ﴿ثُمُّ سَوَّكَ﴾ أي عدَّلك وصيَّرك رجلاً، وهذا الاستفهام للإنكار بلا شك، ثم هل يمكن أن نجعله للتعجب أيضاً؟

الجواب: يمكن أن يكون للإنكار وللتعجب أيضاً يعني: كيف تكفر ﴿بِاللَّذِى خَلَقَكَ مِن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ سَوَّكَ رَجُلاً﴾! ويستفاد من هذا أن منكر البعث كافر ولا شك في هذا كما قال تعالى: ﴿ زَعَمَ اللَّيْنَ كَفَرُوا أَن لَن يُبْعَثُوا قُلُ بَلَى وَرَقِي لَنْبَعَثُنَ ثُمَّ لَلْنَبَوْنَ بِمَا عَلِيمً وَلَاكُ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ ﴾ [التغابن: ٧]

#### \* \* \*

# ﴿ لَكِنَا هُوَ اللَّهُ رَبِّي وَلَا أَشْرِكُ بِرَتِّي أَحَدًا ۞﴾.

قوله تعالى: ﴿لَكِنَا ﴾ أصلها «لكن أنا» وحذفت الهمزة تخفيفاً وأدغمت النون الساكنة الأولى بالنون الثانية المفتوحة فصارت لكنًا، وتكتب بالألف خطّاً وأما التلاوة ففيها قراءتان إحداهما بالألف وصلاً ووقفاً، والثانية بالالف وقفاً وبحذفها وصلاً.

﴿لَٰكِنَاْ هُوَ اللهُ رَبِي﴾ أي هو الله ربي مثل قوله تعالى: ﴿هُوَ اللهُ أَحَـٰدُ﴾ [الإخلاص: ١] وعملى هذا فتكون ﴿هُوَ﴾ ضمير الشأن، يعني الشأن أن الله تعالى ربي.

و ﴿ وَلَا أُشْرِكُ بِرَتِي آحَدًا ﴾ وهذا كقول ابن آدم لأخيه قابيل:

﴿ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللَّهُ مِنَ ٱلْمُنَّقِينَ ﴾ [المائدة: ٢٧]، يعني أنت كفرت ولكني أنا أعتز بإيماني وأؤمن بالله.

# \* \* \*

﴿ وَلَوْلَا إِذْ دَخَلْتَ جَنَّنَكَ قُلْتَ مَا شَآءَ ٱللَّهُ لَا قُوَّةَ إِلَا بِٱللَّهِ إِن تَـرَنِ أَنَا أَقَلَ مِنكَ مَالًا وَوَلَدًا ﴿ ﴾ .

قوله تعالى: ﴿وَلَوْلَا إِذْ دَخَلْتَ جَنَّنُكَ﴾ يعني هلَّا ﴿إِذْ دَخَلْتَ جَنَّنُكَ﴾ يعني هلَّا ﴿إِذْ دَخَلْتَ جَنَّنُكَ﴾ أي حين دخولك إيَّاها ﴿قُلْتَ مَا شَآءَ اللَّهُ لَا قُوَّةَ إِلَا بِاللَّهِ ﴾ حتى تجعل الأمر مفوضاً إلى الله عزّ وجل.

وقوله: ﴿مَا شَاءَ ٱللَّهُ ﴾ فيها وجهان:

ا \_ أنَّ ﴿مَا﴾ اسم موصول خبر لمبتدأ محذوف تقديره «هذا ما شاء الله».

٢ ـ أنَّ ﴿مَا﴾ شرطية و﴿شَآءَ أَللهُ ﴾ فعل الشرط وجوابه
 محذوف والتقدير «ما شاء الله كان».

وقوله: ﴿لَا فُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ ﴾ أي لا قوة لأحد على شيء إلَّا بالله وهذا يعني تفويض القوة لله عزّ وجل، يعني فهو الذي له القوة مطلقاً، القوة جميعاً، فهذه الجنة ما صارت بقوتك أنت ولا بمشيئتك أنت ولكن بمشيئة الله وقوته، وينبغي للإنسان إذا أعجبه شيء من ماله أن يقول: «ما شاء الله لا قوة إلّا بالله» حتى يفوض الأمر إلى الله عزّ وجل لا إلى حوله وقوته، وقد جاء في الأثر أن من قال ذلك في شيء يعجبه من ماله فإنه لن يرى فيه مكروهاً (١).

<sup>(</sup>١) عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «ما أنعم الله عزّ وجل على عبدٍ نعمةً في أهل ومال وولد، فيقول: ما شاء الله، لا قوة =

قوله تعالى: ﴿إِن تَــَرِنِ أَنَا أَقَلَ مِنكَ مَالًا وَوَلِدًا﴾.

﴿إِن﴾ شرطية وفعل الشرط ترى والنون للوقاية والياء محذوفة للتخفيف والأصل «ترني».

﴿أَنَّا ﴾ ضمير فصل لا محلَّ له من الإعراب.

﴿ أَفَلَ مِنكَ مَالًا وَوَلَدًا ﴾ أي إن احتقرتني لكوني أقل منك مالا وأقل منك ولدا ولست مثلك في عزّة النفر.

#### \* \* \*

﴿ فَعَسَىٰ رَبِّ أَن يُؤْتِينِ خَيْرًا مِن جَنَّلِكَ وَيُرْسِلَ عَلَيْهَا حُسَبَانًا مِّنَ السَّمَآءِ فَنُصْبِحَ صَعِيدًا زَلْقًا ﴿ ﴾.

قوله تعالى: ﴿فَعَسَىٰ رَبِّى﴾ هذه الجملة هي جواب الشرط. وهل هي للترجي أم للتوقع؟

الجواب: فيها احتمالان:

الأول: أنها للترجي وأن هذا دعا أن يؤتيه الله خيراً من جنته وأن ينزل عليها حسباناً من السماء؛ لأنه احتقره واستذله فدعا عليه بمثل ما فعل به من الظلم، ولا حرج على الإنسان أن يَدعوَ على ظالمه بمثل ما ظلمه، ويحتمل أنه دعا عليه من أجل أن يعرف هذا المفتخر ربه ويدع الإعجاب بالمال وهذا من مصلحته. فكأنه دعا أن يؤتيه الله ما يستأثر به عليه، وأن يتلف

<sup>=</sup> إلّا بالله، فيرى فيها آفة دون الموت، وقرأ: ﴿ وَلَوْلا إِذْ دَخَلْتَ جَنَّنَكَ قُلْتَ مَا شَاءَ اللهُ لَا قُوْةَ إِلّا بِاللهِ ﴾ . أخرجه أبو يعلى في «مسنده» (٥٣٧٦ إتحاف الخيرة) والبيهقي في «شعب الإيمان» (٢٠٦٠) والطبراني في «الأوسط» (٤٢٧٣) و «الصغير» (٥٨٨) وغيرهم.

هذه الجنة حتى يعرف هذا الذي افتخر بجنته وعزة نفره أن الأمر أشه عزّ وجل، فكأنه دعا عليه بما يضره لمصلحة هي أعظم. فكون الإنسان يعرف نفسه ويرجع إلى ربه خير له من أن يفخر بماله ويعتز به، هذا إذا جعلنا عسى للترجي.

الثاني: أن تكون عسى للتوقع، والمعنى أنك إن كنت ترى هذا فإنه يُتَوقع أن الله تعالى يُزيل عني ما عبتني به ويزيل عنك ما تفتخر به، وأياً كان فالأمر وقع إما استجابة لدعائه وإما تحقيقاً لتوقعه.

﴿ وَيُرْسِلَ عَلَيْهَا حُسَبَانًا مِّنَ ٱلسَّمَآءِ فَنُصْبِحَ صَعِيدًا زَلَقًا﴾. والـمراد بالحسبان هنا ما يدمرها من صواعق أو غيرها.

وقوله: ﴿ مِن السَّمَآءِ ﴾ خصَّ السماء لأن ما جاء من الأرض قد يدافع، يعني لو نفرض أنه جاءت أمطار وسيول جارفة أو نيران محرقة تسعى وتحرق ما أمامها، يمكن أن تُدافع، لكن ما نزل من السماء يصعب دفعه أو يتعذر.

﴿ فَنُصُبِحَ صَعِيدًا ﴾ أي تصبح لا نبات فيها. ﴿ وَلَقًا ﴾ يعني قد غمرتها المياه.

#### \* \* \*

﴿ أَوْ يُصِيحَ مَآ وُهَا غَوْرًا فَلَن تَسْتَطِيعَ لَهُ طَلَبًا ﴿ إِنَّ ﴾. قوله تعالى: ﴿ أَوْ يُصْبِحَ مَآ وُهَا غَوْرًا ﴾ فلا يوجد فيها ماء.

و ﴿ غَوْرًا ﴾ بمعنى غائر فهو مصدر بمعنى اسم الفاعل، فدعا دعوة يكون فيها زوال هذه الجنة إمّا بماء يغرقها حتى تصبح ﴿ صَعِيدًا زَلَقًا ﴾، وإما بغور لا سُقيا معه لقوله: ﴿ أَوْ يُصِّبِحَ مَآؤُهَا غَوْرًا فَلَن تَسْتَطِيعَ لَهُ طَلَبًا ﴾ وكلا الأمرين تدمير وخراب. فالفيضانات تدمر المحصول، وغور الماء حتى لا يستطيع أن يطلبه لبعده في تدمر المحصول، وغور الماء حتى لا يستطيع أن يطلبه لبعده في

قاع الأرض أيضاً يدمر المحصول، فماذا كان بعد هذا الدعاء أو هذا التوقع؟

#### \*\*\*\*

﴿ وَأُحِيطَ بِشَمَرِهِ ۚ فَأَصْبَحَ يُقَلِّبُ كَفَيْهِ عَلَىٰ مَا أَنفَقَ فِيهَا وَهِىَ خَاوِيَةً عَلَىٰ عَلَى مُوا أَنفَقَ فِيهَا وَهِى خَاوِيَةً عَلَىٰ عُرُوشِهَا وَيَقُولُ يَلَيْنَنِي لَوْ أُشْرِكِ بِرَتِي أَحَدًا ۞﴾.

قوله تعالى: ﴿وَأُحِيطَ بِثَمَرِهِ﴾ أي بثمر صاحب الجنتين فهلكت الجنتان.

﴿ فَأَصَّبَ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهِ مَن الندم، وذلك أن الإنسان إذا ندم يقلب كفيه على ما قد حصل.

﴿عَلَىٰ مَا أَنفَقَ فِيهَا﴾ وهذا يدل على أنه أنفق فيها شيئاً كثيراً.

﴿ وَهِىَ خَاوِيَةُ عَلَى عُرُوشِهَا ﴾ أي هامدة على عروشها. و ﴿ عُرُوشِهَا ﴾ جمع عرش أو عريش وهو ما يوضع لتمدد عليه أغصان الأعناب وغيرها.

﴿ وَيَقُولُ يَلَيْنَنِي لَمُ أُشْرِكِ بِرَقِي أَحَدًا ﴾ ولكن الندم بعد فوات الأوان لا ينفع، إنما ينتفع من سمع القصة، أما من وقعت عليه فلا ينفعه الندم لأنه قد فات الأوان.

# \* \* \*

﴿ وَلَمْ تَكُن لَهُمْ فِئَةٌ يَنْصُرُونَهُ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَمَا كَانَ مُنْفَصِرًا ﴿ اللَّهُ فَالَذِي كَانَ يَفْتَخُر بِهِ وَيَقُولَ: ﴿ أَنَا أَكْثَرُ مِنكَ مَالًا وَأَعَزُ نَفَرَا ﴾ فالذي كان يفتخر به ويقول: ﴿ أَنَا أَكْثَرُ مِنكَ مَالًا وَأَعَزُ نَفَرَا ﴾ لم تمنعه فِئَتُهُ من عقوبة الله ولم ينتصر هو بنفسه لأنه والعياذ بالله كفر وحاور المؤمن فعوقب بهذه العقوبة.

﴿ هُنَالِكَ ٱلْوَلَئِيَةُ لِلَّهِ ٱلْحَقِّ مُو خَيْرٌ ثَوَابًا وَخَيْرُ عُقْبًا ۞ . قوله تعالى: ﴿ هُنَالِكَ ٱلْوَلَئِيَةُ ﴾ فيها قراءتان:

١ ـ الولاية ٢ ـ الوَلايَة.

فالوَلاية: بمعنى النُّصرة، كما قال تعالى: ﴿مَا لَكُمْ مِن وَلَيْتِهِم مِن شَيْءٍ﴾ [الأنفال: ٧٢].

والوِلاية: بمعنى الملك والسلطة، فيوم القيامة لا نصرة ولا ملك إلَّا ﴿ لِلَّهِ ٱلْحَقِّ ﴾، وإذا كان ليس هناك انتصار ولا سلطان إلا لله فإن جميع من دونه لا يفيد صاحبه شيئاً.

﴿ هُوَ خَيْرٌ ثُوابًا وَخَيْرُ عُقْبًا ﴾ ، ﴿ هُو ﴾ الضمير يعود على الله ، ﴿ خَيْرٌ ثُوابًا ﴾ وَخَيْرٌ ثُوابًا ﴾ لأن غير الله إن أثاب فإنه يثيب على العمل بمثله ، وإن زاد فإنه يزيد شيئاً يسيراً أما الله فإنه يثيب العمل بعشرة أمثاله إلى سبعمائة ضعف إلى أضعاف كثيرة .

كذلك هو ﴿وَخَيْرُ عُفْبًا﴾ جلَّ وعلا، لأن من كان عاقبته نصر الله عزّ وجل وتَولِّيهُ فلا شك أن هذا خير من كل ما سواه. جميع العواقب التي تكون للإنسان على يد البشر تزول لكن العاقبة التي عند الله عزّ وجل لا تزول.

إنَّ هذا المثل الذي ضربه الله في هذه الآيات هل هو مثل حقيقي أو تقديري؟ يعني هل هذا الشيء واقع أو أنه شيء مُقدَّر؟

الجواب: من العلماء من قال إنه مثل تقديري كقوله تبارك وتعالى وتعالى الله مثل تقديري كقوله تبارك وتعالى : ﴿ وَضَرَبَ اللهُ مَثَلًا رَّجُلَيْنِ أَحَدُهُمَا أَبُكُمُ لَا يَقَدِرُ عَلَى شَيءٍ وَهُوَ كُلُ عَلَى مَوْلَئَهُ أَيْنَمَا يُوجِهةُ لَا يَأْتِ عِنَدٍ هَلْ يَسْتَوِى هُو وَمَن يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَهُو عَلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [السنحل: ٢٦]، هُو وَمَن يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَهُو عَلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [السنحل: ٢٦]،

وكـقـولـه: ﴿ضَرَبُ اللّهُ مَثَلًا رَّجُلًا فِيهِ شُرَكَاء مُتَشَكِسُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لِرَجُلٍ هَلَ يَسْتَويانِ مَثَلًا الْمُمَّدُ لِللّهِ بَلْ أَكْثَرُهُم لَا يَعْلَمُونَ ﴿ [الـزمـر: ٢٩]، وما شابه ذلك، فيكون هذا مثلاً تقديرياً وليس واقعياً. ولكن السياق وما فيه من المحاورة والأخذ والرد يدل على أنه مثل حقيقي واقع، فهما رجلان أحدهما أنعم الله عليه والثاني لم يكن مثله.

ثم ضرب الله تعالى مثلاً آخر فقال:

﴿ وَاَضْرِبُ لَمُم مَّنَلَ الْمَيَوْةِ الدُّنَيَا كَمَاتِهِ أَنَزَلْنَهُ مِنَ السَّمَاءِ فَأَخْلَطَ بِهِ - نَبَاثُ الْأَرْضِ فَأَصْبَحَ هَشِيمًا نَذْرُوهُ الرِّيَحَ عُكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِ شَيَءٍ مُقْنَدِرًا ﴿ ﴾ .

قول عبد تعالى: ﴿ وَأَضْرِبَ لَهُم مَثَلَ الْحَيَوْةِ الدُّنَا كَمَاتٍ أَنزَلْنَهُ مِنَ السَّمَاءِ ﴾ وهو المطر ﴿ فَاخْلَطَ بِهِ نَبَاتُ الْأَرْضِ ﴾ يعني أن الرِّياض صارت مختلطة بأنواع النبات المتنوع بأزهاره وأوراقه وأشجاره كما يشاهد في وقت الربيع كيف تكون الأرض، سبحان الله، كأنه وشي من أحسن الوشيات، إذا اختلط من كل نوع ومن كل جنس.

﴿ فَأَصْبَحَ ﴾ يعني هذا النبات المختلف المتنوع. ﴿ هَشِيمًا ﴾ هامداً.

﴿ لَذَرُوهُ الرِّيَاحُ ﴾ أي تحمله، فهذا هو ﴿ مَثْلَ الْحَيَوْةِ الدُّنَيَ ﴾ .
الآن الدنيا تزدهر للإنسان وتزهو له وإذا بها تخمد بموته أو
فقدها، لا بد من هذا، إما أن يموت الإنسان أو أن يفقد الدنيا.
هذا مثل موافق تماماً، وقد ضرب الله تعالى هذا النوع من الأمثال
في عدة سور من القرآن الكريم حتى لا نغتر بالدنيا ولا نتمسك

بها، والعجب أننا مغترون بها ومتمسكون بها مع أن أكدارها وهمومها وغمومها أكثر بكثير من صفوها وراحتها. والشاعر الذي قال:

فيوم علينا ويوم لنا ويوم نُساء ويومٌ نُسَرْ

لا يريد، كما يظهر لنا، المعادلة، لكن معناه أنه ما من سرور إلَّا ومعها سرور، لكن صفوها أقل بكثير من أكدارها، حتى المنعمون بها ليسوا مطمئنين بها كما قال الشاعر الآخر:

لا طِيبَ للعيش ما دامت مُنغَّصَةً لذَّاتُه بادِّكار الموت والهرم

قال تعالى: ﴿ وَكَانَ اللّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُّقَنِدِرًا ﴾ ما وجد فهو قادر على إعدامه، وما عُدِم فهو قادر على إيجاده، وليس بين الإيجاد والعدم إلّا كلمة ﴿ كُن ﴾ ، قال الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا آمُرُهُ وَ إِذَا أَرَادَ شَيَّا أَمْرُهُ وَلَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴿ فَي السّادِ عَلَى وَمِل مَقَارِناً بين ما يبقى وما لا يبقى :

﴿ اَلْمَالُ وَالْبَنُونَ زِينَةُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَأُ وَٱلْبَقِيَنَ ٱلصَّلِحَتُ خَيْرٌ عِندَ رَيِّكَ ثَوَابًا وَخَيْرُ أَمَلًا ﴿ إِلَيْ مَا لَكُ مُوابًا وَخَيْرُ أَمَلًا ﴿ إِلَيْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

قوله تعالى: ﴿ ٱلْمَالُ﴾ من أي نوع سواء كان من العروض أو النقود أو الآدميين أو البهائم.

﴿ وَٱلْمِنُونَ زِينَةُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَّا ﴾ ولا ينفع الإنسان في الآخرة إلَّا ما قدَّم منها، وذكر البنين دون البنات لأنه جرت العادة أنهم لا يفتخرون إلَّا بالبنين، والبنات في الجاهلية مهينات بأعظم المهانة كما قال الله عزّ وجل: ﴿ وَإِذَا بُشِرَ أَحَدُهُم بِٱلْأَنْنَى ظَلَ وَجَهُمُ مُسَودًا

وَهُوَ كَظِيمٌ ﴿ النحل: ٥٨]، أي صار وجهه مسوداً وقلبه ممتلئاً غيظاً ﴿ يَنُورَىٰ مِنَ ٱلْقَوْمِ ﴾ يعني يختبئ منهم ﴿ مِن سُوَّهِ مَا بُشِرَ بِهِ ﴾ غيظاً ﴿ يَنُورُىٰ مِن ٱلْقَوْمِ ﴾ يعني يختبئ منهم ﴿ مِن سُوَّةٍ مَا بُشِرَ بِهِ ﴾ ثم يُقَدِّرُ في نفسه ﴿ أَيْمُسِكُمُ عَلَىٰ هُونٍ أَمْ يَدُسُمُ فِي النَّرَابِ ﴾ [النحل: ٥٩]. بقي قسم ثالث وهو أن يُمسِكُهُ على عِزِّ وهذا عندهم غير ممكن، ليس عندهم إلَّا أحد أمرين:

١ ـ إما أن يمسكه على هون.

٢ ـ يَدُسه في التراب، أي يدفنه فيه وهذا هو الوأد، قال الله
 تعالى: ﴿أَلَا سَآءَ مَا يَحَكُمُونَ﴾.

وقوله تعالى: ﴿ زِينَةُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا ﴾ أي أن الإنسان يتجمل به يعني يتجمل أنَّ عنده أولاداً، قدر نفسك أنك صاحب قِرى يعني أنك مضياف وعندك شباب، عشرة، يستقبلون الضيوف، تجد أن هذا في غاية ما يكون من السرور، هذه من الزينة، كذلك قدر نفسك أنك تسير على فرس وحولك هؤلاء الشباب يَحُفُّونك من اليمين ومن الشمال ومن الخلف ومن الأمام، تجد شيئاً عظيماً من الزينة، ولكن هناك شيء خير من ذلك.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَٱلْبَاقِيَاتُ ٱلصَّالِحَاتُ خَيْرٌ عِندَ رَبِّكَ ثُوَابًا وَخَيْرٌ أَمَلًا ﴾.

﴿وَٱلْبَاقِيَتُ ٱلصَّلِحَتُ ﴾ هي الأعمال الصالحات من أقوال وأفعال ومنها سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر ولا حول ولا قوة إلا بالله، ومنها الصدقات والصيام والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وغير ذلك، هذه الباقيات الصالحات.

﴿خَيْرُ عِندَ رَبِّكَ ثَوَابًا﴾ أي أجراً ومثوبة.

﴿ وَخَيْرٌ أَمَلًا ﴾ أي خير ما يُؤمِّله الإنسان لأن هذه الباقيات

الصالحات هي كما وصفها الله بباقيات، أما الدنيا فهي فانية وزائلة.

#### \* \* \*

﴿ وَيَوْمَ نُسَيِّرُ ٱلْجِبَالَ وَتَرَى ٱلْأَرْضَ بَارِزَةً وَحَشَرْنَهُمْ فَكُمْ نُعَادِرْ مِنْهُمْ أَكُمْ نُعَادِرْ مِنْهُمْ أَكُمْ نُعَادِرْ مِنْهُمْ أَكُمْ نُعَادِرْ مِنْهُمْ أَكُمْ الْعَادِرْ مِنْهُمْ أَكُمْ الْعَادِرْ مِنْهُمْ أَكُمْ الْعَادِرْ مِنْهُمْ أَكُمْ الْعَادِرْ مِنْهُمْ أَكُمْ الْعَلَالِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّاللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّلْمُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ ا

قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ نُسَيِّرُ ٱلْجِبَالَ ﴾ أي اذكر لهم ﴿ وَيَوْمَ نُسَيِّرُ لَلْمِبَالَ﴾ وعلى هذا فإن ﴿يُوْمَ﴾ ظرف عامِلُهُ محذوف والتقدير اذكر ﴿ وَيَوْمَ نُسَيِّرُ ٱلْحِبَالَ وَتَرَى ٱلْأَرْضَ بَارِزَةً وَحَشَرْنَهُمْ فَلَمْ نُعَادِر مِنْهُمْ أَحَدًا ﴾ أي: اذكر للناس هذه الحال، وهذا المشهد العظيم ﴿وَيَوْمَ نُسَيِّرُ ٱلْجِبَالَ﴾ وقد بين الله عزّ وجل في آية أخرى أنه يسيرها فتكون سراباً ﴿ وَسُيِرَتِ ٱلْجِالُ فَكَانَتُ سَرَابًا ﴾ [النبأ: ٢٠]، وتكون كالعهن المنفوش: ﴿ وَتَكُونُ ٱلْجِبَ اللَّهِ كَالْعِهْنِ ٱلْمَنفُوشِ ﴾ [القارعة: ٥]، وذلك بأن الله تعالى يدُك الأرض وتصبح الجبال كثيباً مهيلاً ﴿يَوْمَ تَرْجُفُ ٱلْأَرْضُ وَٱلْجِبَالُ وَكَانَتِ ۚ ٱلْجِبَالُ كَثِيبًا مَّهِيلًا﴾ [المزمل: ١٤] ثم تتطاير في الجو، هذا معنى تُسَيَّرُ. ومن الآيات الدالة على هذا المعنى قول الله تبارك وتعالى في سورة النمل: ﴿ وَتَرَى الْجِبَالَ تَحْسَبُهَا جَامِدَةً بعض الناس قال إنَّ هذه الآية تعني دوران الأرض، فإنك ترى الجبال فتظنها ثابتة ولكنها تسير، وهذا غلط وقول على الله تعالى بلا علم لأن سياق الآية يأبي ذلك كما قال الله تعالى: ﴿وَيَوْمَ يُنفَخُ فِي ٱلصُّورِ فَفَذِعَ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا مَن شَكَآءَ ٱللَّهُ وَكُلُّ أَنَوْهُ دَاخِرِينَ ۞ وَتَرَى ٱلِجْبَالَ تَحْسَبُهَا جَامِدَةً وَهِيَ تَمُرُّ مَزَ ٱلسَّحَابِ صُنْعَ ٱللَّهِ ٱلَّذِي َ أَنْقُنَ كُلُّ شَيْءٍ إِنَّكُم خَبِيرٌ بِمَا تَفْعَكُونَ ۞ مَن جَآةً بِٱلْحَسَنَةِ فَلَهُ

غَيْرٌ مِنْهَا﴾ [النمل: ٨٧ ـ ٨٩]. فالآية واضحة أنها يوم القيامة، وأما زعم هذا الرجل القائل بذلك بأن يوم القيامة تكون الأمور حقائق وهنا يقول: ﴿وَرَى لَلْهَالَ مَعْسَبُهُ﴾ [النمل: ٨٨] فلا حسبان في الآخرة، فهذا غلط أيضاً لأنه إذا كان الله أثبت هذا فيجب أن نؤمن به ولا نحرفه بعقولنا، ثم إن الله عز وجل يقول: ﴿يَتَأَيُّهَا النّاسُ اتّقَولُ رَبِّكُمْ إِنَ زَلْزَلَةَ السّاعَةِ شَى مُ عَظِيدٌ ﴿ يَوَنَهَا مَرْفِعَهَ عَمّاً أَرْضَعَتْ وَنَفَعَعُ كُلُ ذَاتِ حَمْلٍ حَمْلَها وَرَبّي النّاسُ سَكّرَى وَمَا هُم بِسُكَرَى ﴾ [الحج: ١، ٢]. فإذا قلنا إن زلزلة الساعة هي قيامها، فقد بيّن الله أن الناس يراهم الرائي فيظنهم سكارى وما هم بسكارى، وعلى كل حال فإن الواجب علينا جميعاً أن نجري الآيات على ظاهرها وأن نعرف السياق لأنه يعين المعنى، فكم من جملة في سياق يكون لها معنى ولو كانت يعين المعنى، فكم من جملة في سياق يكون لها معنى ولو كانت يعين المعنى المناسب لهذا السياق.

وقوله تعالى: ﴿وَتَرَى ٱلْأَرْضَ بَارِزَةً ﴾ أي: ظاهرة لأنها تكون قاعاً وصفصفاً، وهي الآن ليست بارزة لأنها مكورة، وأكثرها غير بارز، ثم إن البارز لنا أيضاً كثير منه مختف بالجبال، فيوم القيامة لا جبال ولا أرض كروية بل تمد الأرض مدَّ الأديم، قال الله عـن وجل : ﴿إِذَا ٱلشَّمَاءُ ٱنشَقَتْ ﴿ وَأَذِنتَ لِرَبِّا وَحُقَتْ ﴾ وَالانشقاق: ١ ـ ٣]، فقوله: ﴿ وَإِذَا ٱلأَرْضُ مُدَّتُ ﴾ [الانشقاق: ٣] يدل على أن الأرض الآن غير ممدودة.

وقوله: ﴿وَحَثَرْنَهُمْ ﴾ أي الناس، بل إن الوحوش تحشر كما قال الله عز وجل: ﴿وَإِذَا ٱلْوَحُوشُ حُشِرَتُ ﴾ [التكوير: ٥]. بل جميع

الدواب أيضاً كما قال تعالى في سورة الأنعام: ﴿ وَمَا مِن دَآبَةِ فِي الْدُوابِ أَيضاً كُمْ مَا فَرَطْنَا فِي الْكِتَبِ مِن الْأَرْضِ وَلَا طَائِمٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْدِ إِلَّا أَمَمُ أَمْنَالُكُمْ مَا فَرَطْنَا فِي الْكِتَبِ مِن الْأَرْضِ وَلَا طَائِمٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْدِ إِلَّا أَمَمُ اَمْنَالُكُمْ مَا فَرَطْنَا فِي الْكِتَبِ مِن الْمُعْرِفَةُ إِلَى رَبِّهِمْ يُحْشَرُونَهُ وَلَيْ الله عَزِ وجل هنا: ﴿ وَحَشَرْنَهُمْ ﴾ أي: الناس، وفي الآية الأخرى ﴿ الْوُحُوشُ ﴾ وفي الأخيرة جميع الدواب.

وقوله: ﴿فَلَمْ نُعَادِرَ ﴾ أي نترك، ﴿مِنْهُمْ أَحَدًا ﴾ كل الناس يحشرون، إن مات في البرحشر، في البحرحشر، في أي مكان، لا بد أن يحشر يوم القيامة ويجمع.

# \* \* \*

﴿ وَعُرِضُواْ عَلَىٰ رَبِّكَ صَفًا لَقَدْ جِثْتُمُونَا كَمَا خَلَقْنَكُو أَوَّلَ مَرَّةً بَلَ زَعَمْتُهُ أَلَن تَجْعَلَ لَكُم مَّوْعِدًا ﴿ اللَّهِ ﴾ .

قوله تعالى: ﴿وَعُرِضُوا﴾ أي: عرض الناس ﴿عَلَىٰ رَبِّكَ﴾ أي: على الله سبحانه وتعالىٰ.

﴿ صَفّا ﴾ أي: حال كونهم صفاً بمعنى صفوفاً، فيحاسبهم الله عزّ وجل، أما المؤمن فإنه يخلو به وحده ويقرره بذنوبه ويقول له عملت كذا وعملت كذا، فيقر فيقول له أكرم الأكرمين: "إني قد سترتها عليك في الدنيا وأنا أغفرها لك اليوم (١) يغفر الله عزّ وجل له يوم القيامة، ولا يعاقبه عليها وفي الدنيا يسترها، فكم من ذنوب لنا اقترفناها في الخفاء؟ كثيرة، سواء كانت عملية في

<sup>(</sup>۱) متفق عليه. البخاري: كتاب: المظالم، باب: قول الله تعالى: ﴿ أَلَا لَعَنَهُ اللَّهِ عَلَى الظَّلِمِينَ ﴾، (٢٤٤١). مسلم: كتاب: التوبة، باب: قبول توبة القاتل، وإن كثر قتله، (٢٧٦٨)، (٥٢).

الجوارح الظاهرة أو عملية من عمل القلوب، فسوء الظن موجود، الحسد موجود، إرادة السوء للمسلم موجودة، وهو مستور عليه. وأعمال أخرى من أعمال الجوارح ولكن الله يسترها على العبد. إننا نؤمّل إن شاء الله أن الذي سترها علينا في الدنيا، أن يغفرها لنا في الآخرة.

ثم قال تعالى: ﴿ لَقَدْ حِنْتُمُونَا كَمَا خَلَقْنَكُو أَوَّلَ مَرَّةً ﴾ أي يقال لهم ذلك. وهذه الجملة مؤكدة بثلاثة مؤكدات: اللام وقد والقسم المقدر، يعني والله لقد جئتمونا ﴿ كَمَا خَلَقْنَكُو أَوَّلَ مَرَّةً ﴾ ليس معكم مال ولا ثياب ولا غير ذلك، بل ما فقد منهم يرد إليهم، كما جاء في الحديث الصحيح أنهم يحشرون يوم القيامة «حفاة، عراة، غرلا» (۱) و «عُرُلا» جمع أغرل وهو الذي لم يختن، إذا سوف يعرضون على الله صفا ويقال: ﴿ لَقَدْ جِئْتُمُونَا كَمَا خَلَقْنَكُم أَوَّلَ مَرَةً ﴾،

﴿ بَلْ زَعَمْتُمْ أَلَن نَجْعَلَ لَكُم مَوْعِدًا ﴾، هذا إضراب انتقال، فهم يوبخون ﴿ لَقَدْ جِنْتُمُونَا ﴾ فلا مفر لكم ﴿ كَمَا خَلَقْنَكُم وَ أُوّل مَرَّةً ﴾ فلا مال لكم ولا أهل، ويوبخون أيضاً على إنكارهم البعث فيقال: ﴿ بَلْ زَعَمْتُمْ ﴾ في الدنيا ﴿ أَلَن نَجْعَلَ لَكُم مَوْعِدًا ﴾، وهذا الزعم تبين بطلانه، فهو باطل.

# \* \* \*

<sup>(</sup>۱) متفق عليه. البخاري: كتاب: أحاديث الأنبياء، باب: قول الله تعالى: ﴿وَاللَّهُ لَهُ إِبْرَهِيمَ غَلِيلًا﴾، (٣٣٤٩). مسلم: كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها، باب: فناء الدنيا، وبيان الحشر يوم القيامة، (٢٨٦٠)، (٥٨).

﴿ وَوُضِعَ ٱلْكِنْتُ فَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَوَيَلَنَنَا مَالِ هَنذَا ٱلْكِتَابِ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَلَهَأَ وَوَجَدُواْ مَا عَيِلُواْ حَاضِرًا وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴿ ﴾.

قوله تعالى: ﴿وَوُضِعَ ٱلْكِنَابُ﴾ أي وزّع بين الناس، فآخذ كتابه بشماله.

﴿ فَرَى الله الإنسان ﴿ المُجْرِمِينَ ﴾ أي: الكافرين ﴿ مُشْفِقِينَ مِمَا فِيهِ أَي: خاتفين مما كتب فيه لأنهم يعلمون ما قدموه لأنفسهم، وهذا يشبه قول الله تعالى عن اليهود الذين قالوا: ﴿ لَنَ تَمَسّنَا النّارُ إِلّا أَنكَامًا مَعْدُودَةً ﴾ [البقرة: ١٨]، فتُحُدوا وقيل لهم م: ﴿ قُلُ إِن كَانَتْ لَكُ مُ الدّارُ الْآخِرَةُ عِندَ الله خَالِمَةُ مِن دُونِ النّاسِ فَتَمَنّؤُ الْمَوْتَ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾ [البقرة: ١٤]، قال الله: ﴿ وَلَن يَتَمَنّؤُهُ أَبدًا بِمَا قَدْمَتُ أَيدِيمٍ ﴾ يعني يعرفون أنهم إذا ماتوا فَرْن يتمنى الموت أبداً، عُذبوا، ومن كان يعلم أنه إذا مات عُذب فلن يتمنى الموت أبداً، فهؤلاء مشفقون مما في كتاب الله، يعني يعلمون أنه مُحتو على فهؤلاء مشفقون مما في كتاب الله، يعني يعلمون أنه مُحتو على الفضائح والسيئات العظيمة.

ويـقـولـون إذا عـلـمـوا: ﴿يَوَيْلَنَنَا مَالِ هَلَاَ ٱلۡكِتَٰبِ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَنهَا﴾.

﴿ يَا ﴾ حرف نداء ﴿ ويلتنا ﴾ وهي الهلاك ولكن كيف تنادى؟ الجواب: إما أن «يا» للتنبيه فقط لأن النداء يتضمن الدعاء والتنبيه، وإما أن نقول إنهم جعلوا ويلتهم بمنزلة العاقل الذي يوجه إليه النداء، ويكون التقدير «يا ويلتنا احضري»! لكن المعنى الأول أقرب لأنه لا يحتاج إلى تقدير، ولأنه أبلغ.

﴿ مَالِ هَٰذَا ٱلْكِتَٰبِ ﴾ أي شيء لهذا الكتاب؟

﴿ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَلْهَأَ ﴾ يعني أثبتها عدداً، كأنهم يتضجرون من هذا، ولكن هذا لا ينفعهم.

﴿ وَوَجَدُواْ مَا عَمِلُواْ ﴾ أي وجدوا ثواب ما عملوا.

﴿ حَاضِراً ﴾ لم يغب منه شيء وعبَّر الله تعالى بالعمل عن الثواب لأنه مثلُه بلا زيادة.

ثم قال الله تعالى: ﴿ وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ وذلك لكمال عدله سبحانه وتعالى فلا يزيد على مسيء سيئة واحدة، ولا ينقص من محسن حسنة واحدة، قال تعالى: ﴿ وَمَن يَمْمَلُ مِنَ ٱلصَّلِحَاتِ وَهُوَ مُخَتَّلُ فَلَا يَخَافُ ظُلْمًا وَلَا هَضَمًا ﴾ [طه: ١١٢]. وهذه الآية ﴿ وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ من الصفات المنفية عن الله، وأكثر الوارد في يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ من الصفات المنبتة كالحياة والعلم والقدرة. وأما ذكر الصفات المنفية فقليل بالنسبة للصفات المثبتة، ولا يتم الإيمان بالصفات المنفية إلّا بأمرين:

الأول نفى الصفة المنفية.

والثاني إثبات كمال ضدها.

فالنفي الذي لم يتضمن كمالاً لا يمكن أن يكون في صفات الله. بل لا بد في كل نفي نفاه الله عن نفسه أن يكون متضمناً لإثبات كمال الضد، والنفي إن لم يتضمن كمالاً فقد يكون لعدم قابليته، أي قابلية الموصوف له، وإذا لم يتضمن كمالاً فقد يكون لعجز الموصوف، وإذا كان نفياً محضاً فهو عدمٌ لا كمال فيه، والله تعالى له الصفات الكاملة كما قال تعالى: ﴿وَلِلّهِ الْمَثُلُ الْأَعْلَى ﴿ [النحل: ٦٠] أي الوصف الأكمل.

قلنا إذا لم يتضمن النفي كمالاً فقد يكون لعدم قابليته،

كيف ذلك؟ ألسنا نقول إن الجدار لا يظلِم؟ بلى، هل هذا كمال للجدار؟ لا، لماذا؟ لأن الجدار لا يقبل أن يوصف بالظلم، ولا يوصف بالعدل، فليس نفي الظلم عن الجدار كمالاً، وقد يكون النفي إذا لم يتضمن كمالاً نقصاً لعجز الموصوف به عنه، لو أنك وصفت شخصاً بأنه لا يظلم بكونه لا يجازي السيئة بمثلها لأنه رجل ضعيف لا يقدر على الانتصار لنفسه لم يكن هذا مدحاً له.

فالخلاصة أن كل وصف وصف الله به نفسه وهو نفي، فإنه يجب أن نعتقد مع انتفائه ثبوت كمال ضده، قال تعالى: ﴿ أَوَلَمُ يَجَبُ أَنَّ اللّهَ الّذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَلَمْ يَعْى بِخَلِقِهِنَّ بِقَدِدٍ عَلَىٓ أَن اللّهَ الّذِي خَلَق السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَلَمْ يَعْى بِخَلِقِهِنَ بِقَدِدٍ عَلَىٓ أَن الله عَلَى مُلِي اللّهِ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [الأحقاف: ٣٣]، فعلى هذه يُخْتَى الْمَوْقَ بَلَى الله «العي» وهو العجز؛ لثبوت كمال ضد العجز وهو القاعدة نفى الله «العي» وهو العجز؛ لثبوت كمال ضد العجز وقال القدرة، إذا نؤمن أن الله عز وجل له قدرة لا يلحقها عجز، وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَةِ أَيَامِ وَمَا مَسَنا مِن لُغُوبٍ ﴾ [ق: ٣٨]، أي من تعب وإعياء وذلك لكمال قدرته جلّ وعلا.

قلنا: إن الله لا يظلم أحداً وذلك لكمال عدله، لكن الجهمية قالوا: «لا يظلم» لعدم إمكان الظلم في حقه، وليس لأنه قادر على أن يظلم ولكنه لا يظلم، قالوا لأن الخلق كلَّهم خلق الله، ملك لله، فإذا كانوا ملكاً لله فإنه إذا عذَّب محسناً فقد عذب ملكه، وليس ذلك ظلماً لأنه يفعل في ملكه ما يشاء، ولكن قولهم هذا باطل، لأنه إذا كان الله عزّ وجل قد وعد المحسنين بالثواب والمسيئين بالعذاب، ثم أحسن المحسن فعذبه وأساء

المسيء فأثابه فأقل ما يقال فيه: إنه وحاشاه سبحانه وتعالى أخلف وعده. هذا أقل ما يقال، وهذا ولا شك مناف للعدل وللصدق، فنقول لهم: إنَّ الله عزّ وجل قال في الحديث القدسي: «يا عبادي إني حرَّمت الظلم على نفسي»(١)، وهذا يدل على أنه قادر عليه، لكن حرَّمه على نفسه لكمال عدله جلَّ وعلا، إذاً نحن نقول لا يظلم الله أحداً لكمال عدله لا لأن الظلم غير ممكن في حقه، كما قالت الجهمية.

﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتَهِكَةِ ٱسْجُدُواْ لِآدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَآ إِنْلِيسَ كَانَ مِنَ ٱلْجِنِّ فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِ ۚ أَفَنَتَّخِذُونَهُ وَذُرِّيَّتَهُۥ أَوْلِيكَآءَ مِن دُونِي وَهُمُ لَكُمْ عَدُوُّ بِثْسَ لِلظَّلِلِمِينَ بَدَلًا ﴿ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَيْكِاةِ﴾ ﴿إذَ هذه تأتي كثيراً في القرآن، والمُعرِبون يقولون: إنها مفعول لفعل محذوف، والتقدير: اذكرْ إذْ يعني اذكر هذا للأمة حتى تعتبر به ويتبين به فضيلة بني آدم عند الله.

وقوله: ﴿ لِلْمَلَيْهِكَةِ ﴾ هم عالم غيبي خلقهم الله من نور. كما أعلمنا النبي ﷺ أن الله خلقهم من نور (٢). وأعلمنا الله تعالى في

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم: كتاب: البر والصلة والآداب، باب: تحريم الظلم، (۲۵۷۷)، (۵۵).

<sup>(</sup>٢) قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «خُلِقَتِ الْمَلائِكَةُ، مِنْ نُورٍ، وَخُلِقَ الْجَانُ مِنْ مَارِجٍ مِنْ نَارٍ، وَخُلِقَ آدَمُ مِمَّا وُصِفَ لَكُم». رواه مسلم: كتاب الزهد والرقائق، باب: في أحاديث متفرقة، (٢٩٩٦)، (٦٠). وغيره.

القرآن أنه خلق الجنَّ من نار، وأنه خلق البشر من طين، إذاً المخلوقات التي نعلمها هي، الملائكة من نور، والجن من نار، والإنسان من طين، فالملائكة إذاً عالم غيبي والإيمان بهم أحد أركان الإيمان، والملائكة على خلاف الشياطين كما يتبين من الآية، وهم أقدر من الشياطين وأطهر من الشياطين، ولهم من النفوذ ما ليس للشياطين، فالشياطين لا يمكن أن يَلِجُوا إلى السماء، بل من حاول أُتبع بالشهاب المحرق، والملائكة يصعدون فيها، فهم يصعدون بأرواح بني آدم إلى أن تصل إلى الله، وهم أيضاً قد ملؤوا السمٰوات، فيجب علينا أن نؤمن بالملائكة إيماناً لا شك فيه، وأنهم عالم غيبي، لكن قد يكونون من العالم المحسوس بقدرة الله، كما كان جبريل عليه السلام، فقد رآه النبي ﷺ مرتين له ستمائة جناح قد سدَّ الأفق وهو واحد وهذا يدل على عظمة خِلقته، وعظمة خِلقة جبريل تدل على عظمة الخالق جلَّ وعلا، أحياناً يأتي جبريل الذي هذا وصفه وهذا خلقه على صورة إنسان، ولكن ليس تقلبه هكذا بقدرته هو، ولكن بقدرة خالقه جلَّ وعلا، والله أعطاه القدرة على التقلب والتكيف بقدرة الله جلَّ وعلا .

وقوله تعالى: ﴿أَسَّجُدُواْ لِآدَمَ﴾ قال بعضهم: سجود تحية، وليس سجوداً على الجبهة، قالوا ذلك فراراً من كونه سجوداً على الجبهة، لأن السجود على الجبهة لا يصح إلا لله، ولكن الذي يجب علينا أن نأخذ الكلام على ظاهره ونقول: الأصل أنه سجود على الجبهة. وإذا كان امتثالاً لأمر الله لم يكن شركاً كما أن قتل النفس بغير حق من كبائر الذنوب، وإذا وقع امتثالاً لأمر الله كان

طاعة من الطاعات، فإن إبراهيم الخليل عليه الصلاة والسلام أمر بذبح ابنه فامتثل أمر الله وشرع في تنفيذ الذبح، ولا يخفى ما في ذبح الابن من قطيعة الرحم، لكن لما كان هذا امتثالاً لأمر الله عزّ وجل صار طاعة، ولما تحقق مراد الله تعالى من الابتلاء نسخ الأمر ورفع الحرج، إذاً فالسجود لآدم لولا أمر الله لكان شركاً، لكن لما كان بأمر الله كان طاعة لله.

وآدم: هو أبو البشر خلقه الله عزّ وجل من طين وخلقه بيده (۱) ، قال أهل العلم لم يخلق الله شيئاً بيده إلا آدم وجنة عدن، فإنه خلقها بيده وكتب التوراة بيده (۲) جل وعلا، فهذه ثلاثة أشياء كلها كانت بيد الله، أما غيرُ آدم فيخلق بالكلمة (كن)

<sup>(</sup>۱) قالَ الله تعالى مخاطباً إبليس حين استكبر عن طاعة أمرِ الله بالسجودِ لاَدمَ بعد أن خلقه تعالى بيده: ﴿قَالَ يَبْإلِيسُ مَا مَنْعَكَ أَن تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ لِمَا خَلَقْتُ لِمَا خَلَقْتُ لَا خَلَقْتُ لَمَ الله على الصحيحين وغيرهما كما في حديث محاجة آدم لموسى عليهما السلام قول موسى: ﴿أَنْتَ آدَمُ الَّذِي خَلَقَكَ الله ييدهِ... وواه مسلم: كتاب القدر، باب: حجاج آدم وموسى عليهم السلام، (٢٦٥٢)، (١٥) وغيره. وفي حديث الشفاعة: ﴿يا آدم أنت أبو البشر، خلقك الله بيده... وواه البخاري: كتاب: أحاديث الأنبياء، باب: قول الله عز وجل: ﴿وَلَقَدَ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ ﴿، (٣٣٤). ومسلم: كتاب: الإيمان، باب: أدنى أهل الجنة منزلة فيها، (١٩٤)، (٣٢٧) وغيرهما.

<sup>(</sup>۲) جاء في حديث محاجة آدم لموسى عليه السلام أن آدم قال لموسى: «أَنْتَ مُوسَى اصْطَفَاكَ الله بِكَلَامِهِ، وَخَطَّ لَكَ بِيَلِهِ...». وفي رواية «كَتَبَ لَكَ التَّوْرَاةَ بِيَلِهِ...» أخرجه مسلم: كتاب: الفدر، باب: حجاج آدم وموسى عليهما السلام، (۲۲۵۲)، (۱۳).

فيكون، وهو نبي، وليس برسول؛ لأن أول رسول أرسل إلى البشرية هو نوح عليه الصلاة والسلام، أرسله الله لما اختلف الناس: ﴿ كَانَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَحِدَةً فَعَثَ ٱللّهُ ٱلنَّبِيِّنَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ ﴾ الناس: ﴿ كَانَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَحِدَةً فَعَثَ ٱللّهُ ٱلنَّبِيِّينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ ﴾ [البقرة: ٢١٣]، أي كان الناس أمة واحدة فاختلفوا فبعث الله النبيين مبشرين ومنذرين. فكان أول رسول نوحٌ عليه الصلاة والسلام (۱) وآدم نبي مُكلّم (۲). فإذا قال قائل كيف يكون نبياً ولا يكون رسولاً؟

الجواب: يكون نبياً ولا يكون رسولاً؛ لأنه لم يكن هناك داع إلى الرسالة، فالناس كانوا على ملة واحدة والبشر لم ينتشروا بعد كثيراً ولم يفتتنوا في الدنيا كثيراً، نفر قليل، فكانوا يستنون بأبيهم ويعملون عمله، ولما انتشرت الأمة وكثرت واختلفوا أرسل الله الرسل.

﴿ فَسَجَدُوٓا ﴾ امتثالاً لأمر الله ﴿ إِلَّا إِبْلِيسَ ﴾ لم يسجد. وإبليس هو الشيطان ولم يسجد، بَيَّنَ الله سبب ذلك في قوله: ﴿ كَانَ مِنَ

<sup>(</sup>۱) كما في حديث الشفاعة الطويل، وفيه قوله ﷺ: «فيأتون نوحاً فيقولون: يا نوح أنت أولُ الرُّسل إلى أهل الأرض». متفق عليه واللفظ للبخاري: كتاب: أحاديث الأنبياء، باب: قول الله عزّ وجل: ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ فَوَابِ اللهِ عزّ وجل: أَدنى أهل الجنة منزلة فَوَمِيهِ ، (٣٣٤٠). مسلم: كتاب: الإيمان، باب: أدنى أهل الجنة منزلة منها. (١٩٤)، (٣٢٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجهُ الإمام أحمد في «المسند» (١٧٨/٥)، وأبو داود الطيالسي (١/ ١٥٨)، وابن حبان في «صحيحه» (رقم ٣٦١) من حديث أبي ذَر قال: قُلْتُ يَا رَسُولَ اللهِ وَأَبِيِّ يَا رَسُولَ اللهِ وَنَبِيِّ كَانَ أَوَّل؟ قَالَ: آدَمُ. قُلْتُ: يَا رَسُولَ الله وَنَبِيِّ كَان؟ قَال: نَعَمْ نَبِيٍّ مُكَلِّمٌ. وصححه الألباني في «المشكاة».

الجِنِّ فالجملة استئنافية لبيان حال إبليس أنه كان من الجن أي: من هذا الصنف وإلا فهو أبوهم.

﴿ فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبِهِ أَي : خرج عن طاعة الله تعالى في أمره، وأصل الفسوق الخروج، ومنه قولهم فسقت التمرة إذا انفرجت وانفتحت.

فإذا قال قائل: إن ظاهر القرآن أن إبليس كان من الملائكة؟

فالجواب: لا، ليس ظاهر القرآن؛ لأنه قال: ﴿إِلَّا إِبْلِيسَ﴾ ثم ذكر أنه ﴿ كَانَ مِنَ ٱلْجِنِّ ﴾، نعم القرآن يدل على أن الأمر توجه إلى إبليس كما قد توجه إلى الملائكة، ولكن لماذا؟ قال العلماء إنه كان \_ أي: إبليس \_ يأتي إلى الملائكة ويجتمع إليهم فوجه الخطاب إلى هذا المجتمع من الملائكة الذين خُلقوا من النور ومن الشيطان الذي نُحلق من النار، فرجع الملائكة إلى أصلهم والشيطان إلى أصله، وهو الاستكبار والإباء والمجادلة بالباطل لأنه أبى واستكبر وجادل، ماذا قال لله؟ ﴿قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ﴾ [الأعراف: ١٢]، فكيف تأمرني أن أسجد لواحد أنا خير منه؟ ثم علل بعلة هي عليه قال: ﴿ خَلَقْنَنِي مِن نَّادٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينِ ﴾ [الأعراف: ١٢]. وهذا عليه فإن المخلوق من الطين أحسن من المخلوق من النار، المخلوق من النار، خلق من نار محرقة ملتهبة فيها علامة الطيش تجد اللهب فيها يروح يميناً وشمالاً، ما لها قاعدة مستقرة، ولقد ذكر ابن القيم - رحمه الله - في كتابه «إغاثة اللهفان» فروقاً كثيرة بين الطين وبين النار، ثم على فرض أنه خلق من النار وكان خيراً من آدم أليس الأجدر به أن يمتثل أمر الخالق؟ بلي، لكنه أبي واستكبر.

قال الله عزّ وجل لما بين حال الشيطان:

﴿ أَفَنَتَ خِذُونَهُ وَذُرِّ يَتَكُو أَوْلِيكَ آءَ مِن دُونِي وَهُمْ لَكُمْ عَدُوًّ بِنْسَ لِلظَّالِمِينَ بَدَلًا ﴾ .

﴿أَفَنَتَخِذُونَهُ ﴾ الخطاب يعود لمن اتخذ إبليس وذريته أولياء من دون الله فعبدوا الشيطان وتركوا عبادة الرحمن، قال الله تعالى ﴿أَلَمَ أَعْهَدَ إِلَيْكُمْ يَنَبَنِي ءَادَمَ أَن لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطُانُ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُولُ مَبِينٌ ﴿ وَأَنِ اَعْبُدُونِ هَذَا صِرَطُ الشَّيْطُانُ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُولُ مَبِينٌ ﴿ وَأَنِ اَعْبُدُونِ هَذَا صِرَطُ السَّيْطِينُ ﴾ [يس: ٦٠، ٦٠].

قوله: ﴿وَذُرِّيَّتَهُ ﴾ أي: من ولدوا منه، سُئل بعض السلف ـ سأله ناس من المتعمقين ـ فقالوا هل للشيطان زوجة؟ قال إني لم أحضر العقد، وهذا السؤال لا داعي له، نحن نؤمن بأن له ذرية أما من زوجة أو من غير زوجة ما ندري، أليس الله قد خلق حواء من آدم؟ بلي، فيجوز أن الله خلق ذرية إبليس منه كما خلق حواء من آدم.

وهذه المسائل - مسائل الغيب - لا ينبغي للإنسان أن يورد عليها شيئاً يزيد على ما جاء في النص؛ لأن هذه الأمور فوق مستوانا، نحن نؤمن بأن لإبليس ذرية ولكن هل يلزمنا أن نؤمن بأن له زوجة؟

الجواب: لا يلزمنا.

﴿ أُولِيَ آءَ مِن دُونِى ﴾ أي تتولونهم وتأخذون بأمرهم من دون الله ﴿ وَهُمْ لَكُمْ عَدُولُ ﴾ هذا محط الإنكار، يعني كيف تتخذون هؤلاء أولياء وهم لكم أعداء؟ هذا من السفه ونقص العقل ونقص التصرف أن يتخذ الإنسان عدوه وليا.

﴿ بِنْسَ لِلظَّالِمِينَ بَدَلًا ﴾ أي بئس هذا البدل بدلاً لهم، وما هو البدل الخير؟

الجواب: أن يتخذوا الله ولياً لا الشيطان.

وقوله: ﴿لِلطَّالِمِينَ﴾ يمكن أن نقول إنها بمعنى الكافرين لأنهم هم الذين اتخذوا الشيطان وذريته أولياء على وجه الإطلاق، ويمكن أن نقول إنها تعم الكافرين ومن كان ظُلمهم دون ظلم الكفر، فإن لهم من ولاية الشيطان بقدر ما أعرضوا به عن ولاية الرحمٰن.

# \* \* \*

﴿ مَا اَشْهَدَ تُهُمْ خَلْقَ السَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَا خَلْقَ أَنفُسِهِمْ وَمَا كُنتُ مُتَّخِذَ الْمُضِلِينَ عَضُدًا ۞ .

قوله تعالى: ﴿ مَّا أَشْهَدَ أَهُمْ خَلْقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ يعني أن هؤلاء الذين اتخذهم الناس أولياء من دون الله ليس لهم حق الكون وبالتدبير، فالله \_ عزّ وجل \_ ما أشهدهم خلق السموات والأرض؛ لأن السموات والأرض مخلوقتان قبل الشياطين.

﴿ وَلَا خَلْقَ أَنفُ بِهِمْ ﴾ يعني ما أشهدت بعضهم خلق بعض فكيف تتخذونهم أولياء وهم لا شاركوا في الخلق ولا خلقوا شيئاً بل ولا شاهدوه، وفي هذه الجملة دليل على أن كل من تكلم في شيء من أمر السموات والأرض، بدون دليل شرعي أو حسي فإنه لا يُقبل قوله، فلو قال: إن السموات تكونت من كذا والأرض تكونت من كذا وبعضهم يقول: الأرض قطعة من الشمس وما أشبه ذلك من الكلام الذي لا دليل على صحته.

فإننا نقول له: إن الله ما أشهدك خلق السموات والأرض، ولن

نقبل منك أيَّ شيء من هذا، إلاَّ إذا وجدنا دليلاً حسياً لا مناص لنا منه، حينئذٍ نأخذ به؛ لأن القرآن لا يعارض الأشياء المحسوسة.

﴿ وَمَا كُنتُ ﴾ الضمير في ﴿ كُنتُ ﴾ يعود إلى الله.

﴿مُتَّخِذَ ٱلْمُضِلِينَ عَضُدًا﴾ أي: أنصاراً ينصرون ديني، لماذا؟ لأن المضل يصرف الناس عن الدين، فكيف يتخذ الله المضلين عضدا، وهو إشارة إلى أنه لا ينبغي لك أيها الإنسان أن تتخذ المضلين عضدا تنتصر بهم، لأنهم لن ينفعوك بل سيضرونك، إذا لا تعتمد على السفهاء ولا تعتمد على أهل الأهواء المنحرفة؛ لأنه لا يمكن أن ينفعوك بل هم يضرونك، فإذا كان الله عز وجل لم يتخذ المضلين عضدا فنحن كذلك لا يليق بنا أن نتخذ المضلين عضدا؛ لأنهم لا خير فيهم، وفي هذا النهي عن بطانة السوء وعن مرافقة أهل السوء، وأن يحذر الإنسان من جلساء السوء.

# 泰 泰 泰

﴿ وَيَوْمَ يَقُولُ نَادُواْ شُرَكَآءِى ٱلَّذِينَ زَعَمْتُمْ فَلَعَوْهُمْ فَلَمْ يَسْتَجِيبُواْ لَهُمْ وَجَعَلْنَا يَيْنَهُمْ مَّوْبِقًا ۞ .

قوله تعالى: ﴿وَيَوْمَ يَقُولُ﴾ أي اذكر يوم يقول: ﴿نَادُواْ شُرَكَآءِى اللَّذِينَ زَعَمْتُمْ فينادونهم ولا يستجيبون لهم، وهذا يكون يوم القيامة، يقال لهم: أين شركائي الذين كنتم تزعمون؟ نادوا شركائي الذين زعمتم أنهم أولياء شفعاء.

﴿ فَدَعَوْهُمُ فَلَمْ يَسْتَجِيبُواْ لَهُمْ ﴾ فهذه الأصنام لا تنفع أهلها بل تُلقى هي وعابدوها في النار، قال الله عزّ وجل : ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ حَصَبُ جَهَنَّهُ أَنتُمْ لَهَا وَرِدُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ حَصَبُ جَهَنَّهُ أَنتُمْ لَهَا وَرِدُونَ ﴾ [الأنبياء: ٩٨].

﴿ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُم مَّوْيِقًا ﴾ الموبق هو مكان الهلاك، يعني أننا جعلنا بينهم حائلاً مهلكاً حيث لا يمكن أن يذهبوا إلى شركائهم، ولا أن يأتي شركاؤهم إليهم، أرأيت لو كان بينك وبين صاحبك خندق من نار هل يمكن أن تذهب إليه لتنصره، أو أن يأتي إليك لينصرك؟

الجواب: لا يمكن، هؤلاء يجعل الله بينهم يوم القيامة ﴿مَوْبِقًا﴾.

# \* \* \*

﴿ وَرَءَا ٱلْمُجْرِمُونَ ٱلنَّارَ فَظَنُّوٓ أَنَّهُم مُوَاقِعُوهَا وَلَمْ يَجِدُواْ عَنْهَا مَصْرِفًا ﴿ وَرَءَا اللَّهُ مُصْرِفًا ﴿ وَكُمْ يَجِدُواْ عَنْهَا مُصْرِفًا ﴿ وَهُمْ اللَّهِ مُصْرِفًا ﴿ وَهُمْ اللَّهُ مُصْرِفًا ﴿ وَهُمْ اللَّهُ مُعْلَمُ اللَّهُ مُعْلَمُ اللَّهُ مُعْلَمًا مُصْرِفًا ﴿ وَلَمْ يَجِدُواْ عَنْهَا مُعْلَمُ اللَّهُ مُعْلَمًا مُعْلَمُ اللَّهُ مُعْلَمًا مُعْلَمُ اللَّهُ مُعْلَمًا مُعْلِمًا مُعْلَمًا مُعْلَمِ مُعْلِمًا مُعْلَمًا مُعْلِمًا مُعْلَمًا مُعْلِمًا مُعْلَمًا مُعْلَمًا مُعْلَمًا مُعْلِمًا مُعْلَمًا مُعْلِمًا مُعْلَمًا مُعْلَمًا مُعْلَمًا مُعْلِمًا مُعْلَمًا مُعْلِمًا مُعْلَمًا مُعْلَمِ مُعْلِمًا مُعْلَمًا مُعْلِمًا مُعْلَمًا مُعْلِمًا مُعْلَمًا مُعْلِمًا مُعْلَمًا مُعْلِمًا مُعِلِمًا مُعْلِمًا مُعْلِمًا مُعْلِمًا مُعْلِمًا مُعْلِمًا مُعْلِم

قوله تعالى: ﴿وَرَءَا ٱلْمُجْرِمُونَ ٱلنَّارَ﴾ المجرمون يعني الكافرين، كما قال عزّ وجل: ﴿إِنَّا مِنَ ٱلْمُجْرِمِينَ مُنكَقِمُونَ﴾ [السجدة: ٢٢].

﴿ فَظَنُّوا أَنَّهُم مُوا قِعُوهَا ﴾ ﴿ فَظَنُّوا ﴾ أي أيــقــنــوا: ﴿ أَنَّهُم مُواقِعُوهَا ﴾ والظن يأتي بمعنى اليقين كما في قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُم مُلَقُوا رَبِّهِم ﴾ [البقرة: ٤٦]، أي: يوقنون أنهم ملاقو الله، وإلّا فالظن الذي هو ترجيح أحد الأمرين المشكوك فيهما لا يكفي في الإيمان.

﴿ وَلَمْ يَجِدُواْ عَنْهَا مَصْرِفًا ﴾ يعني لم يجدوا مكانا ينصرفون عنها إليه، وهذه الجملة معطوفة على (رأى) وليست داخلة تحت قوله ظنوا، لأنه لو كان داخلاً في الظن لقال (ولن)، يعني أنهم لما رأوها وظنوا أنهم مواقعوها لم يجدوا عنها مصرفاً أي مكاناً ينصرفون إليه لينجوا به منها.

قوله تعالى: ﴿ صَرَّفْنَا ﴾ يعني نوعنا، تصريف الشيء يعني تنويعه كما قال تعالى: ﴿ وَتَصَرِيفِ ٱلرِّيكِ ﴾ [البقرة: ١٦٤]، أي تنويعها من الجنوب إلى الشمال ومن الشرق إلى الغرب، إذا ﴿ صَرَّفْنَا ﴾ أي نوعنا في هذا القرآن من كل مثل، وهكذا الواقع. فكلام الله صدق، أمثال القرآن تجدها متنوعة فتارة لإثبات البعث، وتارة لإثبات وحدانية الله، وتارة لبيان حال الدنيا، وتارة لبيان حال الأخرة، وتارة تكون مطولة، وتارة مختصرة، فهي أنواع. كل نوع في مكانه من البلاغة والفصاحة.

﴿ مِن كُلِّ مَثَلِّ ﴾ أي من كل جنس وصنف، فهذا مثل لكذا وهذا مثل لكذا مثل لكذا، لماذا؟

الجواب: من أجل أن يتذكر الناس ويتعظوا ويعقلوها. ولكن يوجد من الناس من لا يتعظ بهذه المثل، بل على العكس، ولكن يوجد من الناس من لا يتعظ بهذه المثل، بل على العكس، ولهذا قال: ﴿وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ أَكُثَرُ شَيْءِ جَدَلًا ﴾، قول الكافر، ولكن ألِإنسَانُ ﴾، بعض المفسرين يقول: ﴿أَلْإِنسَانُ ﴾ يعني الكافر، ولكن في هذا نظر؛ لأنه لا دليل على تخصيصه بالكافر، بل نقول ﴿ آلْإِنسَانُ ﴾ من حيث الإنسانية.

﴿ أَكُثُرُ شَيْءِ جَدَلًا ﴾ يعني أكثر ما عنده، ولكن من حيث الإيمان فالمؤمن لا يكون مجادلاً، بل يكون مستسلماً للحق ولا يجادل فيه، ولهذا قال عبد الله بن مسعود رضي الله عنه: «ما أوتي قوم الجدل إلّا ضلوا» وتدبر حال الصحابة رضي الله عنهم تجد أنهم مستسلمون غاية الاستسلام لما

جاءت به الشريعة، ولا يجادلون ولا يقولون لم؟ ولما قال الرسول على الرسول المربعة المربع

قوله: ﴿ وَكَانَ ٱلْإِنْسَانُ ٱلْحَثَرَ شَيْءٍ جَدَلًا ﴾ هذا وقع في قول الرسول على بن أبي طالب وزوجته فاطمة رضي الله عنهما حين جاء إليهما ذات ليلة ووجدهما نائمين فقال: «ألا تصليان»، قال على رضي الله عنه: «إنَّ أنفُسنا بيد الله ولو شاء لأيقظنا»، فانصرف الرسول على وهو يضرب على فخذه ويقول: ﴿ وَكَانَ ٱلْإِنْسَنُ ٱحَثَرَ شَيْءٍ جَدَلًا ﴾ (٢) ولا شك أن الرسول على علم أن أنفسهما بيد الله، والرسول عليه الصلاة والسلام قال يعلم أن أنفسهما بيد الله، والرسول عليه الصلاة والسلام قال في الفريضة: «من نام عن صلاة أو نسيها فليصلها إذا

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجه: كتاب: الطهارة وسننها، باب: ما جاء في الوضوء من لحوم الإبل، (٤٩٧)، من حديث ابن عمر رضى الله عنه.

<sup>(</sup>۲) متفق عليه. البخاري: كتاب: التهجد، باب: تحريض النبي على قيام الليل...، (۱۲۷). مسلم: كتاب: صلاة المسافرين وقصرها، باب: ما روي فيمن نام الليل أجمع حتى أصبح، (۷۷۵)، (۲۰٦).

ذكرها» (١) فعذر الناسي والنائم وهو يعلم عليه الصلاة والسلام ذلك ولكنه يريد أن يَحُتَّهُما، وأراد علي رضي الله عنه أن يدفع اللوم عنه وعن زوجه فاطمة رضي الله عنها.

# \* \* \*

﴿ وَمَا مَنَعَ ٱلنَّاسَ أَن يُؤْمِنُواْ إِذ جَآءَهُمُ ٱلْهُدَىٰ وَيَسْتَغْفِرُواْ رَبَّهُمْ إِلَّا أَن تَأْنِيَهُمْ الْعَذَابُ قُبُلًا ۞ ﴾.

قـولـه تـعـالـى: ﴿ وَمَا مَنَعُ النَّاسَ أَن يُؤْمِنُواْ إِذْ جَاءَهُمُ اللَّهُ دَىٰ وَيَسْتَغْفِرُواْ رَبَّهُمْ ﴾ يعني ما منع الناس عن الإيمان والاستغفار نقص البيان، فقد ذكر الله أنه ضرب للناس في هذا القرآن من كل مثل، وكان الواجب على الإنسان إذا ضربت له الأمثال أن يؤمن. لكنه ما منعهم من الإيمان نقصٌ في البيان، فالأمر والحمد لله بين واضح أتى بها النبي على بيضاء نقية (٢) لكنه العناد.

ولهذا قال جلَّ وعلا: ﴿إِلَّا أَن تَأْنِيَهُمْ سُنَّةُ ٱلْأَوَّلِينَ أَوْ يَأْنِيَهُمُ ٱلْعَذَابُ قُبُلًا﴾ أي ما ينتظرون إلَّا أن تأتيهم سنة الأولين أو يأتيهم العذاب قبلاً.

وقوله: ﴿ وَيَسْتَغْفِرُوا رَبَّهُمْ ﴾ يعني يطلبون مغفرته، فالمؤمن كثير الاستغفار لربه، والكافر إذا آمن لا بد أن يستغفر الله بما وقع

<sup>(</sup>١) رواه مسلم وغيره. سبق تخريجه ص(٣٩).

<sup>(</sup>۲) قال النبي ﷺ: «تركتكم على البيضاء، ليلها كنهارها لا يزيغ عنها بعدي إلّا هالك...» رواه أحمد (رقم ١٧١٤) وابن ماجه في «المقدمة»، باب: اتباع سنة الخلفاء الراشدين المهديين، (٤٢). وابن أبي عاصم في «السنة» (١/ ٢٧) وصححه الألباني.

وقوله: ﴿ أَوْ يَأْنِيَهُمُ ٱلْعَذَابُ قُبُلا ﴾ يعني مقابلة ومعاينة ومباشرة، وما هي سنة الأولين؟

الجواب: هي أخذهم بالعذاب العام، لكن لم يأخذ الله هذه الأمة بعذاب شامل لأن النبي ﷺ دعا ربه ألا يهلك أمَّته بسنة بعامة (۱) فأجاب الله دعاءه.

# \* \* \*

﴿ وَمَا نُرْسِلُ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينً وَيُجَدِلُ ٱلَّذِينَ كَفُرُواْ الْآَفِينَ كَفُرُواْ الْآَفِينَ كَالْبَطِلِ لِيُدْحِضُواْ بِهِ ٱلْحَقَّ وَٱتَّخَذُوٓا ءَاكِتِي وَمَاۤ أُنذِرُواْ هُزُوا الْآَفِ﴾.

قوله تعالى: ﴿وَمَا نُرْسِلُ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينً ﴾ هذه وظيفة الرسل ما نرسل المرسلين من أولهم نوح عليه السلام إلى آخرهم محمد صلى الله عليه وعلى آله وسلم، إلّا لهذين الأمرين: مبشرين ومنذرين، يعني ولم نرسلهم من أجل أن يجبروا الناس على الإيمان بل هم مبشرون ومنذرون، يبشرون المؤمنين وينذرون الكافرين.

﴿مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينً ﴾ منصوبة على الحال من المرسلين، يعني إلَّا حال كونهم مبشرين ومنذرين.

﴿ وَيُجُدُدُ لَا أَلَذِينَ كَفُرُوا إِلْبَطِلِ لِيُدْحِضُوا بِهِ ٱلْحَقُّ ﴾ المجادلة

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم: كتاب: الفتن وأشراط الساعة، باب: هلاك هذه الأمة بعضهم ببعض، (۲۸۸۹)، (۱۹) وغيره.

هي المخاصمة وسميت المخاصمة مجادلة؛ لأن كل واحد يَجْدُلُ حجته للآخر والجَدْل هو فتل الحبل حتى يشتد ويقوى، هذا أصل المجادلة، إذا يجادل أي يخاصم، والمخاصمة بالباطل باطلة، مثال ذلك في الرسل يقولون: ﴿ أَبِشَرٌّ يَهَدُونَنَا ﴾ [التغابن: ٦]، ﴿ وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ لَأُنزَلُ مَلَيِّكُةً ﴾ [المؤمنون: ٢٤]، ويجادلون في البعث فيقولون: ﴿مَن يُحِي ٱلْعِظَامَ وَهِيَ رَمِيتُهُ ۗ [يس: ٧٨]، ويجادلون في الآلهة يقولون: إذا كان المشركون وما يعبدون من دون الله حصب جهنم، فعيسى عليه السلام من حصب جهنم، وغير ذلك من المجادلة، وقد أبطل الله مجادلتهم بعيسى عليه السلام قال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِيكَ سَبَقَتْ لَهُم مِّنَّا ٱلْحُسْنَى ﴾ [الأنبياء: ١٠١]، ومنهم عيسى عليه السلام ﴿ أُولَٰكِيكَ عَنَّهَا مُبْعَدُونَ ﴾ [الأنبياء: ١٠١] ويستفاد من الآية أن كل إنسان يجادل من أجل أن يدحض الحق فإن له نصيباً من هذه الآية، يعني أن فيه نصيباً من الكفر والغياذ بالله لأن الكافرين هم الذين يجادلون بالباطل ليدحضوا به الحق، فإذا قال قائل: «الشبهات التي يوردها من يوردها من الناس، كيف يقال إنها باطل وهي شبهة؟».

فالجواب: إذا كان غرضهم منها أن يُدحضوا الحق، مثل الذين ينكرون حقيقة استواء الله على العرش ويقولون: إنه لو استوى على العرش لكان «جسماً»، فهؤلاء جادلوا بالباطل من أجل أن يدحضوا الحق الذي أثبته الله لنفسه، وأما مسألة أن الله «جسم» أو غير «جسم» فهذه شيء آخر، المهم أنهم أتوا بهذه الكلمة من أجل إدحاض الحق، ونحن لا ننكر عليهم مسألة أنه «جسم أو غير جسم»، ننكر أنهم أنكروا حقيقة الاستواء، وأما

مسألة أنه «جسم أو غير جسم» فهذا مبحث آخر، وهو أننا لا نثبت اللفظ «جسم» ولا ننكره، أما المعنى فنقول: إن الله تعالى حق قائم بذاته موصوف بصفاته يفعل ما يشاء، يستوي على عرشه، وينزل إلى السماء الدنيا، وينزل ليفصل بين العباد، ويعجب ويفرح ويضحك، المهم أنه كلما رأيت شخصاً يجادل يريد أن يدحض الحق، فله نصيب من هذه الآية.

﴿ وَٱتَّخَذُوٓا ءَايَتِي وَمَا أُنذِرُوا هُزُوّا﴾ ﴿ وَٱتَّخَذُوٓا ﴾ أي صـــــــروا. ﴿ وَٱتَّخَذُوٓا ﴾ أي عني القرآن.

﴿ وَمَا أُنْذِرُوا ﴾ أي ما أنذروا به من العذاب اتخذوها ﴿ هُزُوا ﴾ مثال ذلك أن الكفار استهزؤوا لما أخبر الله عزّ وجل عن شجرة الزقوم ﴿ إِنّهَا شَجَرَةٌ مُ تَخْرُخُ فِي آصَلِ الْجَحِيمِ ﴾ [الصافات: ٦٤]، يعني في قعره، فصاروا يضحكون كيف تخرج في أصل الجحيم، وهي شجرة أبعد ما يكون عن النار، النار حارة جافة والشجرة رطبة، فجعلوا يستهزئون ويقولون: هذا من هذيان محمد عَلَيْهُ، فاتخذوا ما أنذروا به هزواً والله عزّ وجل قال: ﴿ فَإِنّهُمْ لَا كُلُونَ مِنْهَا فَمَالِئُونَ مُرْبَ الْمُلُونَ ﴾ [الصافات: ٢٦] ﴿ فَشَرِبُونَ عَلَيْهِ مِنَ لَلْمِيمٍ ﴿ فَالْمُونُ مُرْبَ اللّهِيمِ ﴾ [الواقعة: ٥٥، ٥٥]، يملؤون بطونهم من هذه الزّقوم ملئاً للمير ﴾ [الواقعة: ٥٤، ٥٥]، يملؤون بطونهم من هذه الزّقوم ملئاً وفَشَرِبُونَ عَلَيْهِ أَي على ما في بطونهم ﴿ مِنَ لَلْمِيمٍ ﴾، ومع ذلك يشربون شرباً ليس عادياً بالنسبة إلى البشر، ولكنه شرب الإبل يسربون شرباً ليس عادياً بالنسبة إلى البشر، ولكنه شرب الإبل الهيم، العطاش، هذه الشجرة التي يهزؤون بها هي التي يملؤون بها مي جهنم.

﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ذُكِّرَ بِنَايَنتِ رَبِّهِ فَأَعْرَضَ عَنْهَا وَنَسِى مَا قَدَّمَتَ يَدَأَهُ إِنَّا جَعَلْنَا عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِىٓ ءَاذَانِهِمْ وَقُرُّ وَإِن تَدْعُهُمْ إِلَى ٱلْهُدَىٰ فَلَن يَهْتَدُوۤاْ إِذًا أَبْدًا ﴿ ﴾ .

قوله تعالى: ﴿وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ذُكِّرَ بِاَيْتِ رَبِّهِ ﴾ أي ذكره الواعظ بآيات ربه الكونية، كأخذه الأمم المكذبين، أو الشرعية كالقرآن.

﴿ فَأَعْرَضَ عَنْهَا ﴾ ، ولم يقبلها ، أي لا أحد أظلم منه ، فإن قيل: ما الجمع بين هذه الآية ، وبين الآية التي في أول السورة وهي قول على الله كله حكذبًا ﴾ ونحوها ؟

# فالجواب: بأحد وجهين:

الأول: أن الأفضلية باعتبار ما شاركه في أصل المعنى، فقوله تعالى: ﴿وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ذُكِرٌ بِاللَّهِ رَبِّهِ فَأَعْرَضَ عَنَهَ عَنَهَ عَني من أظلم ممن ذكر بآيات ربه فأعرض عنها من الذين يُذكّرون فيُعرضون، قد يذكر الإنسان فيعرض، لكن أشد ما يكون أن يذكر بآيات الله ثم يعرض عنها، وفي افتراء الكذب قد يفتري الإنسان الكذب على فلان وفلان، وأعظم ما يكون الافتراء عليه هو الله عز وجل، وأنت إذا أخذت بهذه القاعدة سلمت من إشكال كبير.

الثاني: وقيل: إن «أظلم» و«أظلم» يشتركان في الأظلمية ويتساويان فيها بالنسبة لغيرهما، وفيه نظر لأنه لا يمكن أن نقول: إنّ من ذكر بآيات ربه فأعرض عنها أنه يساوي من افترى على الله كذباً، أو من منع مساجد الله أن يُذْكر فيها اسمه يساوي من كذب على الله، ونحو ذلك.

قوله: ﴿ بِاَينَتِ رَبِهِ الكونية والشرعية ؛ الكونية أن يقال له: إن كسوف الشمس والقمر يخوف الله بهما عباده فيعرض عنها ويقول: أبداً خسوف القمر طبيعي، وكسوف الشمس طبيعي، ولا إنذار ولا نذير، وهذا إعراض، أما الآيات الشرعية فكثير من يذكر بآيات الله ويعرض عنها.

﴿ وَنَسِى مَا قَدَّمَتَ يَكَاهُ ﴾ يعني نسي ما قدمت يداه من الكفر والمعاصي والاستكبار وغير ذلك مما يمنعه عن قبول الحق، لأن الإنسان والعياذ بالله كلما أوغل في المعاصي، ازداد بعداً عن الإقبال على الحق كما قال الله عز وجل: ﴿ فَلَمَّا زَاعُوا أَرَاعَ اللهُ عُلُوبُهُم ﴾ [الصف: ٥]، ولذلك يجب أن يُعلم أن من أشد عقوبات الذنوب أن يعاقب الإنسان بمرض القلب والعياذ بالله، فالإنسان إذا عوقب بهلاك حبيب أو فقد محبوب من المال، فهذه عقوبة لا شك، لكن إذا عوقب بانسلاخ القلب فهذه العقوبة أشد ما يكون. يقول ابن القيم رحمه الله:

والله ما خوفي الذنوب فإنها لعلى طريق العفو والغفران وإنما أخشى انسلاخ القلب من تحكيم هذا الوحي والقرآن

هذا هو الذي يخشاه الإنسان العاقل، أما المصائب الأخرى فهي كفارات وربما تزيد العبد إيماناً.

﴿ إِنَّا جَعَلْنَا عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي ءَاذَانِهِمْ وَقُرَّا ﴾ أي صيرنا.

﴿ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ ﴾ أي قلوب من ﴿ ذُكِرَ بِاَيَتِ رَبِهِمْ ﴾ أغرضَ عَنْهَا ﴾ ، وأعيد ضمير الجمع على مفرد باعتبار المعنى ؛ لأن «مَن» سواء كان اسماً موصولاً أو شرطية يجوز في عود الضمير

إليها أن يعود على لفظها فيكون مفرداً أو يعود على معناها فيكون مجموعاً أو مثنى حسب السياق، فإذا قلت: «يعجبني من قاما» من قام» فهنا عاد على اللفظ، وإذا قلت: «يعجبني من قاما» فهنا يعود على المعنى، وكذلك لو قلت: «يعجبني من قاموا» وقد يراعى اللفظ مرة والمعنى مرة أخرى وتعود الضمائر لمراعاة الأمرين في سياق واحد، قال تعالى: ﴿وَمَن يُؤْمِن بِاللهِ وَيَعْمَلُ صَلِحًا ﴾ فهنا روعي اللفظ، وفي قوله: ﴿يُلْخِلُهُ جَنَّتٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا اللَّهُ لَهُ رَزْقاً ﴾ روعي اللفظ أيضاً، وقوله: ﴿فَا اللَّهُ لَهُ رِزْقاً ﴾ روعي اللفظ، كل هذا جاء في سياق واحد: ﴿وَمَن يُؤْمِن بِاللهِ وَيَعْمَلُ صَلِحًا يُدْخِلُهُ جَنَّتٍ تَجْرِى مِن تَعْتِهَا الْأَبْرُ وَمَن فَلِمَا اللَّهُ لَهُ رِزْقاً ﴾ راعي اللفظ، كل هذا جاء في سياق واحد: ﴿وَمَن يُؤْمِن بِاللهِ وَيَعْمَلُ صَلِحًا يُدْخِلُهُ جَنَّتٍ تَجْرِى مِن تَعْتِهَا الْأَبْرُ وَمَن خَلِينَ فِيهَا أَبْداً فَذَ أَحْسَنَ اللهُ لَهُ رِزْقاً ﴾ [الطلق أولاً ثم المعنى ثانياً ثم اللفظ ثالثاً.

﴿أَكِنَّةُ أَي: أغطية تمنعهم من ﴿أَن يَفْقَهُوهُ أَن يَفقهوا القرآن فلا يفهمونه، وفي هذا الحث على فقه القرآن، وأنه ينبغي للإنسان أن يقرأ القرآن ويتعلم معناه، كما كان الصحابة رضوان الله عليهم لا يتجاوزون عشر آيات حتى يتعلموها وما فيها من العلم والعمل.

﴿ وَفِي ءَاذَانِهِمْ وَقُرَا ﴾ أي صمماً. تأمل، والعياذ بالله، القلوب عليها غِطاء فلا تسمع، فلا يسمعون الحق ولا يفهمونه.

﴿ وَإِن تَدْعُهُمْ إِلَى ٱلْهُدَىٰ فَلَن بَهْتَدُوۤا إِذًا أَبَدًا ﴿ يَعَانَ عَلَى اللَّهُ ال

﴿ فَكُن يَهْ تَدُوا إِذًا ﴾ أي ما دامت قلوبهم في أكنة، وفي آذانهم وقر لن يهتدوا، فمن أين يأتي الهدى، والآذان لا تسمع الحق والقلوب لا تنقاد للحق والعياذ بالله؟! فإن قال قائل: هل في هذا تيئيس للرسول ﷺ من أنه وإن دعا لا يقبل منه أو فيه تسلية له؟

فالجواب: في هذا تسلية له، وأنهم إذا لم يقبلوا الحق فلا عليك منهم ﴿فَلَن يَهْتَدُوٓا إِذًا أَبَدًا﴾.

# \* \* \*

﴿ وَرَبُّكَ ٱلْغَفُورُ ذُو ٱلرَّحْمَةُ لَو يُوَاخِذُهُم بِمَا كَسَبُواْ لَعَجَّلَ لَمُمُ الْعَمْلُ لَمُمُ الْعَبَلُ لَلْمُ الْعَدَابُ اللهُ مَ مَوْعِدُ لَن يَجِدُواْ مِن دُونِدِ. مَوْمِلًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللّ

قـولـه تـعـالـي: ﴿وَرَبُّكَ الْغَفُورُ ذُو الرَّحْمَةِ لَو يُوَاحِذُهُم بِمَا كَسَبُواْ لَعَجَّلَ لَهُمُ الْعَذَابَ ﴾ هذا فيه تسلية للرسول ﷺ من وجه آخر، لأن النبي ﷺ يمكن أن يقول: لماذا لم يعاجلوا بالعقوبة، كيف يكذبونني وأنا رسول الله ولم يعاقبهم؟! ولكن بَيَّن الله له أنه هو ﴿الْغَفُورُ ﴾ أي الذي يستر الذنوب ويتجاوز عنها.

﴿ وَ الرَّحْمَةِ ﴾ أي صاحب الرحمة الذي يلطف بالمذنب. ولهذا قال: ﴿ لَوَ يُوَاخِذُهُم بِمَا كَسَبُواْ لَعَجَلَ لَهُمُ الْعَذَابَ ﴾ يعني لو أراد الله أن يؤاخذ الناس بما كسبوا لعجل لهم العذاب، وقد بين الله عزّ وجل هذا العذاب في آيات أخرى فقال: ﴿ وَلَوْ يُوَاخِذُ النَّاسَ بِمَا كَسَبُواْ مَا تَرَكَ عَلَى ظَهْرِهَا مِن دَابَةِ ﴾ [فاطر: ٥٤]، أي لأهلكهم في الحال، ولكن ﴿ يُؤَخِرُهُمُ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَنَّى ﴾ [فاطر: ٥٤].

﴿ بَلِ لَّهُم مَّوْعِدُ لَّن يَجِدُوا مِن دُونِهِ مَوْيِلًا ﴾ «بـــل» هــــذه

للإضراب الإبطالي، يعني بل لن يسلموا من العذاب إذا أخر عنهم، لهم موعد ﴿ لَن يَجِدُوا مِن دُونِهِ مَوْيِلا ﴾ ، أي مكاناً يؤولون إليه ، وهذا يوم القيامة ، ويحتمل أن يكون ما يحصل للكفار من القتل على أيدي المؤمنين كما قال عزّ وجل: ﴿ قَاتِلُوهُم يُعَذِبْهُمُ اللّهُ بِأَيْدِيكُم وَيُعْزِهِم وَبَصُرَكُم عَلَيْهِم وَيَشْفِ صُدُور قَوْمِ مُؤْمِنِين ﴾ الله ويُنفر مَا يحتمل أن يكون ويُدُه في أيدي التوبة: ١٤، ١٥] ، إذا يحتمل أن يكون المراد ما سيكون عليهم من القتل ، والأخذ في الدنيا ، أو ما سيكون عليهم يوم القيامة الذي لا مفر منه .

# \* \* \*

﴿ وَتِلْكَ الْقُرَىٰ أَهْلَكُنَّهُمْ لَمَّا ظُلَمُوا وَجَعَلْنَا لِمَهْلِكِهِم مَّوْعِدًا ﴿ وَجَعَلْنَا لِمَهْلِكِهِم مَّوْعِدًا ﴿ وَجَعَلْنَا لِمَهْلِكِهِم مَّوْعِدًا ﴿ وَجَعَلْنَا لِمَهْلِكِهِم

قوله تعالى: ﴿وَتِلْكَ الْقُرَى اَهْلَكْنَهُمْ الْي: قرى الأمم السابقين، قد يقول قائل هنا إشكال: فإن القرى جماد، والجماد لا يعود عليه الضمير بصيغة الجمع، يعني أنك لا تقول مثلاً: «هذه البيوت عمرناهم» ولكن تقول: «هذه البيوت عمرناهم»؟

فالجواب: قال هذا؛ لأن الذي يهلك هم أهل القرى، وفي هذا دليل واضح على أن القرى قد يراد بها أهلها، وقد يراد بها البناء المجتمع، فالقرية أو القرى تارة يراد بها أهلها وتارة يراد بها المساكن المجتمعة، قال تعالى: ﴿وَمَا كَانَ رَبُكَ مُهْلِكَ الْقُرَىٰ حَتَىٰ يَبْعَثَ فِي أُمِهَا رَسُولًا يَنْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَلِيَناً وَمَا كُنا مُهْلِكَ الْقُرَىٰ حَتَىٰ يَبْعَثَ فِي أُمِها رَسُولًا يَنْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَلِيَناً وَمَا كُنا مُهْلِكِ الْقُرى حَتَىٰ يَبْعَثَ فِي أُمِها طَلِمُونَ الله الله وقال تعالى: ﴿إِنّا مُهْلِكُواْ أَهْلِ هَلِهِ فَالمراد بالقرى هنا أهلها، وقال تعالى: ﴿إِنّا مُهْلِكُواْ أَهْلِ هَلِهِ فَالمراد بالقرى هنا أهلها، وقال تعالى: ﴿إِنّا مُهْلِكُواْ أَهْلِ هَلِهِ فَالمراد بالقرى هنا أهلها، وقال تعالى: ﴿إِنّا مُهْلِكُواْ أَهْلِ هَلِهِ فَالمراد بالقرى هنا أهلها، وقال تعالى: ﴿إِنّا مُهْلِكُواْ أَهْلِ

ٱلْقَرِّيَةِ ﴾ [العنكبوت: ٣١] والمراد بالقرية هنا المساكن المجتمعة.

﴿ لَمَّا ظَلَمُوا ﴾ المراد بالظلم هنا الكفر، أي: حين كفروا. ﴿ وَجَعَلْنَا لِمَهْلِكِهِم مَّوْعِدًا ﴾ يعني جعلنا لإهلاكهم موعداً ، والله يفعل ما يشاء ، إن شاء عجّل العقوبة وإن شاء أخر ، لكن إذا جاء الموعد لا يتأخر: ولهذا قال نوح عليه الصلاة والسلام لقومه: ﴿ يَغْفِرْ لَكُمْ مِن ذُنُوبِكُمْ وَيُؤَخِّرُكُمُ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى إِنَّ أَجَلَ اللهِ إِذَا جَاءَ لَا يُؤخِرُ لَو كُنتُم تَعَلَمُونَ ﴾ [نوح: ٤] ، فهو أجل معين عند الله في الوقت الذي تقتضيه حكمته.

#### \* \* \*

﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِفَتَالَهُ لَآ أَبْرَحُ حَتَى أَبَلُغَ مَجْمَعَ ٱلْبَحْرَيْنِ أَوْ أَمْضِيَ حُقُبًا ۞ ﴿ .

قوله تعالى: ﴿وَإِذَ مَفعول لفعل محذوف والتقدير «اذكر إذ قال»، يعني واذكر إذ قال موسى لفتاه؛ أي: غلامه يوشع بن نون، وكان موسى ـ عليه الصلاة والسلام ـ ابن عمران قام يخطب يوماً في بني إسرائيل فقام أحدهم وقال: هل على وجه الأرض أعلم منك؟ قال موسى: «لا»، وذلك بناء على ظنه أنه لا أحد أعلم منه، فعتب الله عليه في ذلك، لماذا لم يكل العلم إلى الله، فقال الله ـ عزّ وجل ـ إنَّ لي عبداً أعلم منك وإنَّه في مجمع البحرين، وذكر له علامة وهي أن تفقد الحوت، فاصطحب حوتاً معه في مِكْتَل (١) وسار هو وفتاه

<sup>(</sup>۱) المكتل: شبه الزّنبيل الذي يحمل فيه التمر أو العنب، يسع خمسة عشر صاعاً (انظر مختار الصحاح، ٣٢٨، ولسان العرب، ج١١كتل).

يوشع بن نون، جاء ذلك في البخاري<sup>(١)</sup>، لينظر من هذا الذي هو أعلم منه ثم ليتعلم منه أيضاً، كان الحوت في المكتل، فلما استيقظا مع السرعة لم يفتشا في المكتل، وخرج الحوت بأمر الله من المكتل ودخل في البحر.

﴿لاَ أَبْرَحُ ﴾ أي لا أزال، والخبر محذوف والتقدير «لا أزال أسير».

﴿مَجْمَعَ ٱلْبَحْرَيْنِ ﴿ قيل: إنه مكان الله أعلم به، لكن موسى يعلم، وقيل: إنه ملتقى البحر الأحمر مع البحر الأبيض، وكان فيما سبق بينهما أرض، حتى فتحت القناة وهذا ليس ببعيد، وسبب ذلك أن الله أوحى إليه أن عبداً في مجمع البحرين أعلم منك.

﴿أَوْ أَمْضِى حُقُبًا ﴾، أو هنا للتنويع، يعني إما أن أبلغ مجمع البحرين أو أمضي في السير حقباً أي: دهوراً طويلة، وقيل: ﴿أَوَ ﴾ بمعنى "إلّا ان حتى أبلغ مجمع البحرين إلّا أن ﴿أَمْضِى حُقُبًا ﴾ أي: دهوراً طويلة قبل أن أبلغه، لكن الوجه الأول أسد، فتهيئا لذلك وسارا، وسبب قوله هذا أن الله تعالى أوحى إلى موسى أن عبداً لنا هو أعلم منك عند مجمع البحرين، فسار موسى إليه طلباً للعلم.

#### \* \* \*

<sup>(</sup>۱) متفق عليه. البخاري: كتاب: العلم، باب: ما يستحب للعالم إذا سئل أي الناس أعلم أن يكل العلم إلى الله، (١٢٢). مسلم: كتاب الفضائل، باب: من فضائل الخضر عليه السلام، (٢٣٨٠)، (١٧٠).

﴿ فَلَمَّا بَلَغَا مَجْمَعَ بَيْنِهِمَا نَسِيَا حُونَهُمَا فَأَتَّخَذَ سَبِيلَهُ فِي ٱلْبَحْرِ سَرَيًا ﴿ فَ الْبَحْرِ سَرَيًا ﴿ فَ الْبَحْرِ سَرَيًا ﴾ .

قوله تعالى: ﴿فَلَمَّا بَلَغَا﴾ أي: موسى وفتاه.

﴿ بَعْمَعُ يَنْنِهِمًا ﴾ أي: بين البحرين.

﴿ فَسِياً حُوتَهُما ﴾ أضاف الفعل إليهما مع أن الناسي هو الفتى وليس موسى، ولكن القوم إذا كانوا في شأن واحد وفي عمل واحد، نسب فعل الواحد منهم أو القائل منهم إلى الجميع، ولهذا يخاطب الله \_ عز وجل \_ بني إسرائيل في عهد الرسول على في فيقول: وَإِذْ فَرَقْنَا بِكُمُ ٱلْبَحْرَ فَأَنَيْنَكُمْ وَأَغَرَقْنَا آالَ فِرْعَوْنَ ﴾ [البقرة: ٥٠]، وَإِذْ فَرَقْنَا بِكُمُ الْبَحْرَ فَأَفِينَ لَكَ حَتَى نَرَى اللّه جَهْرَةً ﴾ [البقرة: ٥٥]، مع أنهم ما قالوا هذا؛ لكن قاله أجدادهم.

﴿ نَسِياً حُوتَهُما ﴾ نسيان ذهول وليس نسيان ترك وهذا من حكمة الله \_ عزّ وجل \_ ، أن الله أنساهما ذلك لحكمة ، وهذا الحوت قد جعله الله \_ سبحانه وتعالىٰ \_ علامة لموسى ، أنك متى فقدت الحوت فثم الخضر ، وهذا الحوت كان في مِكْتَل وكانا يقتاتان منه ، ولما وصلا إلى مكان ما ناما فيه عند صخرة ، فلما استيقظا وإذا الحوت ليس موجوداً ، لكنه أي : الفتى لم يتفقد المكتل ونسي شأنه وأمره ، هذا الحوت \_ سبحان الله \_ خرج من المكتل ، ودخل في البحر وجعل يسير في البحر ، والبحر ينحاز عنه .

﴿ فَأَتَّخَذَ سَبِيلَهُ فِي ٱلْبَحْرِ سَرَيًا ﴾ أي اتخذ الحوت طريقه في البحر. ﴿ سَرَيًا ﴾ أي مثل السرب، والسرب هو السرداب يعني أنه يشق الماء ولا يتلاءم الماء، وهذا من آيات الله، وإلا فقد جرت العادة أن الحوت إذا انغمر في البحر يتلاءم البحر عليه، لكن هذا الحوت من آيات الله، أولاً: أنه قد مات، وأنهما يقتاتان منه، ثم صار حياً ودخل البحر ثانياً: أنه صار طريقه على هذا الوجه، وهذا من آيات الله تبارك وتعالى.

﴿ فَلَمَّا جَاوَزًا قَالَ لِفَتَلَهُ ءَالِنَا غَدَآءَنَا لَقَدْ لَقِينَا مِن سَفَرِنَا هَلَا نَصَبُا ١

قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَاوَزَا ﴾ الفاعل موسى وفتاه ﴿جَاوَزَا ﴾ يعني تعديا ذلك المكان، قال موسى لفتاه: ﴿ وَالْنَا غُدَآ وَنَا ﴾ وكان ذلك؛ لأن الغداء هو الطعام الذي يؤكل في الغداة.

﴿ لَقِينَا مِن سَفَرِنَا هَلْاً نَصَبًا ﴾ أي تعباً .

وقوله: ﴿ مِن سَفَرِنَا هَٰذَا ﴾ ليس المراد من حين ابتداء السفر ولكن من حين ما فارقا الصخرة، ولذلك طلب الغداء، قال أهل العلم وهذا من آيات الله عزّ وجل فقد سارا قبل ذلك مسافة طويلة ولم يتعبا، ولما جاوزا المكان الذي فيه الخضر، تعبا سريعاً من أجل ألا يتماديا في البعد عن المكان.

﴿ قَالَ أَرَءَيْتَ إِذْ أَوَيْنَا إِلَى ٱلصَّخْرَةِ فَإِنِّي نَسِيتُ ٱلْحُوْتَ وَمَاۤ أَنسَـٰنِيهُ إِلَّا ٱلشَّيْطَانُ أَنْ أَذْكُرُمْ وَٱتَّخَذَ سَبِيلَهُ فِي ٱلْبَحْرِ عَجَبًا ﴿ ﴾.

قــولــه تــعــالـــى: ﴿قَالَ أَرَءَيْتَ إِذْ أَوَيْنَآ إِلَى ٱلصَّخْرَةِ فَإِنِّي نَسِيتُ ٱلْحُوتَ ﴾ أي: قال الفتى لموسى: ﴿أَرْءَيْتَ ﴾ أي ما حصل حين لجأنا إلى الصخرة، والمراد بالاستفهام التعجب أو تعجيب موسى. ﴿ فَإِنِّى نَسِيتُ ٱلْحُوتَ ﴾ يعني نسيت أن أتفقده أو أسعى في شأنه أو أذكره لك، وإلا فالحوت معروف كان في المكتل.

﴿ وَمَا أَنسَنِيهُ إِلَّا ٱلشَّيْطَانُ أَنْ أَذَكُرُو ﴿ قَولِهِ: ﴿ أَنْ أَذَكُرُو ﴾ قول هذه بدل من الهاء في «أنسانيه»، يعني ما أنساني ذكره إلا الشيطان.

﴿ وَأَتَّخَذَ سَبِيلَهُم فِي ٱلْبَحْرِ عَجَبًا ﴾، أي اتخذ الفتى أو موسى سبيل الحوت في البحر.

﴿عَبَا﴾ يعني محل عجب، وهو محل عجب، ماء سيال يمر به هذا الحوت، ويكون طريقه سرباً، فكان هذا الطريق للحوت سرباً، ولموسى وفتاه عجباً، ولنا أيضاً عجب؛ لأن الماء عادة يتلاءم على ما يمر به لكن هذا الحوت \_ بإذن الله \_ لم يتلاءم الماء عليه.

## \* \* \*

﴿ قَالَ ذَالِكَ مَا كُنَّا نَبْغُ فَأَرْتَذًا عَلَى ءَاثَارِهِمَا قَصَصًا ۞ ﴿.

قوله تعالى: ﴿قَالَ ذَلِكَ مَا كُنَّا نَبْغُ ﴾ أي قال موسى عليه الصلاة والسلام: ﴿ ذَلِكَ مَا كُنَّا نَبْغُ ﴾ أي: ما كنا نطلب؛ لأن الله أخبره بأنه إذا فقد الحوت، فذاك محل اتفاقه مع الخضر.

﴿ فَأُرْتَدًا عَلَىٰ ءَاثَارِهِمَا قَصَصَا﴾ يعني رجعا بعد أن أخذا مسافة تعبا فيها، ارتدا على آثارهما، يعني يقصان أثرهما؛ لئلا يضيع عنهما المحل الذي كانا قد أويا إليه.

﴿ فَوَجَدَا عَبْدًا مِنْ عِبَادِنَا ءَانَيْنَهُ رَحْمَةً مِنْ عِندِنَا وَعَلَّمَنَهُ مِن لَدُنَا عِلْمًا ۞﴾.

قوله تعالى: ﴿فَوَجَدَا عَبْدًا مِّنْ عِبَادِنَا ﴾ وهو الخضر كما صحَّ ذلك عن النبي ﷺ (١).

وقوله: ﴿عَبَّدًا مِّنْ عِبَادِناً ﴾ هل هو عبدٌ من عباد الله الصالحين أو من الأولياء الذين لهم كرامات أم من الأنبياء الموحى إليهم؟ كل ذلك ممكن، لكن النصوص تدل على أنه ليس برسول ولا نبي، إنما هو عبد صالح أعطاه الله تعالى كرامات؛ ليبين الله بذلك أن موسى لا يحيط بكل شيء علماً وأنه يفوته من العلم شيء كثير.

﴿ اَلْيَنَهُ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا ﴾ أي: أن الله جلَّ وعلا جعله من أوليائه برحمته إياه.

﴿ وَعَلَّمْنَا مُن لَدُناً غِلْما ﴾ يعني علماً لا يطّلِع عليه الناس، وهو علم الغيب في هذه القصة المعينة وليس علم نبوة ولكنه علم خاص؛ لأن هذا العلم الذي اطّلع عليه الخضر لا يمكن إدراكه وليس شيئاً مبنياً على المحسوس، فيبنى المستقبل على الحاضر، بل شيء من الغائب، فأطلعه الله تعالى على معلومات لا يطّلع عليها البشر.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) متفق عليه. انظر تخريج الحديث السابق ص(٩١).

﴿ قَالَ لَهُ مُوسَىٰ هَلْ أَتَّبِعُكَ عَلَىٰ أَن تُعَلِّمَنِ مِمَّا عُلِّمْتَ رُشْدًا ﴿ ﴾.

قوله تعالى: ﴿ قَالَ لَهُ مُوسَىٰ هَلَ أَتَبِعُكَ ﴾ أي قال موسى للخضر: هل أتبعك، وهذا عرض لطيف وتواضع، وتأمّل هذا الأدب من موسى ـ عليه الصلاة والسلام ـ مع أن موسى أفضل منه وكان عند الله وجيها، ومع ذلك يتلطف معه لأنه سوف يأخذ منه علماً لا يعلمه موسى، وفي هذا دليل أنَّ على طالب العلم أن يتلطف مع شيخه ومع أستاذه وأن يُعامله بالإكرام، ثم بين موسى أنه لا يريد أن يَتَبِعَه ليأكل من أكله أو يشرب من شربه، ولكن في كأن أن تُعَلِّمَن مِمَّا عُلِمَت رُشْدًا ﴾ ولا شك أن الخضر سيفرح بمن يأخذ عنه العلم، وكل إنسان أعطاه الله علماً ينبغي أن يفرح أن يؤخذ من الإنسان في حياته يؤخذ منه هذا العلم، لأن العلم الذي يُؤخذ من الإنسان في حياته ينتفع به بعد وفاته كما جاء في الحديث الصحيح: "إذا مَاتَ الإنسانُ انْقَطَعَ عَمُلُهُ إِلّا مِنْ ثَلاثٍ صَدَقَةٍ جَارِية أو عِلْمٍ يُنْتَفَعُ بِهِ أو وَلَدٍ صَالِح يَدْعُو لَهُ اللهُ عَمْكُ .

فقال له الخضر:

﴿ قَالَ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِى صَبْرًا ۞ وَكَيْفَ تَصْبِرُ عَلَى مَا لَرَ يَجُطُ

﴿إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِى صَبْرًا ﴾ وبيّن له عذره في قوله هذا، فقال: ﴿وَكِيْفَ تَصْبِرُ عَلَى مَا لَرُ تَجُطُ بِهِ خُبْرًا ﴾، وأين الدليل للخضر أن موسى لم يحط بذلك خُبرا ؟

<sup>(</sup>١) رواه مسلم: كتاب: الوصية، باب: ما يلحق الإنسان من الثواب بعد وفاته، (١٦٣١)، (١٤) وغيره.

الجواب: لأنه قال: ﴿عَلَىٰ أَن تُعَلِّمَنِ ﴾ وهذا يدل على أنه لا علم له فيما عند الخضر.

فماذا قال موسى عليه السلام؟

﴿ قَالَ سَتَجِدُنِى إِن شَآءَ ٱللَّهُ صَابِرًا وَلَا أَعْصِى لَكَ أَمْرًا ﴿ اللَّهُ صَابِرًا وَلَا أَعْصِى لَكَ أَمْرًا ﴾ هـذا الـذي قاله موسى عليه السلام قاله فيما يعتقده في نفسه في تلك الساعة من أنه سيصبر، لكنه علَّقه بمشيئة الله لئلّا يكون ذلك اعتزازاً بنفسه وإعجاباً بها.

وقوله: ﴿ سَتَجِدُنِ إِن شَآءَ الله ﴾ هو كقول إسماعيل بن إبراهيم - عليه الصلاة والسلام - لما قال له أبوه: ﴿ إِنِّ أَرَىٰ فِي الْمَنَامِ أَنِيَ أَنْ الْمَنَامِ أَنْ اللّهُ مَاذَا تَرَكِ قَالُ يَتَأْبَتِ افْعَلُ مَا تُؤْمَرُ سَتَجِدُنِ إِن الْمَنَامِ أَنْ اللّهُ مِن الصّلِمِينَ ﴾ [الصافات: ١٠٢]، وموسى قال للخضر: ﴿ سَتَجِدُنِ إِن شَآءَ اللّهُ صَابِرًا ﴾، وأيضاً أصبر على ما تفعل وأمتثل ما به تأمر ﴿ وَلَا أَعْمِى لَكَ أَمْرًا ﴾، وعده بشيئين:

١ ـ الصبر على ما يفعل.

٢ ـ الائتمار بما يأمر، والانتهاء عما ينهي.

قال الخضر:

﴿ قَالَ فَإِنِ ٱتَّبَعْتَنِي فَلَا تَسْتَلْنِي عَن شَيْءٍ حَقَّىٰٓ أُحِّدِثَ لَكَ مِنْهُ وَكُرُونَ ﴾.

قوله تعالى: ﴿فَإِنِ ٱتَّبَعْتَنِي﴾ ومعلوم أنه سيتبعه.

﴿ فَلَا تَسْتُلْنِي عَن شَيْءٍ ﴾ أي عن شيء مما أفعله.

﴿ حَتَّى آُمُدِثَ لَكَ مِنْهُ ذِكْرًا ﴾ ﴿ حَتَّى ﴾ هنا للغاية، يعني إلى أن

﴿ أُمَّدِثَ لَكَ مِنْهُ ذِكْرًا ﴾ أي: إلى أن أذكر لك السبب، وهذا توجيه من معلم لمن يتعلم منه، ألّا يتعجل في الرد على معلمه، بل ينتظر حتى يحدث له بذلك ذكراً، وهذا من آداب المتعلم ألّا يتعجل في الرد حتى يتبين الأمر.

#### \* \* \*

﴿ فَٱنطَلَقَا حَتَىٰ إِذَا رَكِبَا فِي ٱلسَّفِينَةِ خَرَقَهَا ۚ قَالَ أَخَرَقْنَهَا لِلْغُرِقَ أَهْلَهَا لِقَدْ جِثْتَ شَيْئًا إِمْرًا ﴿ اللَّهِ ﴾.

قوله تعالى: ﴿فَأَنطَلَقا﴾ الفاعل موسى والخضر، وسكت عن الفتى، فهل الفتى تأخر عن الركوب في السفينة، أم أنه ركب ولكن لما كان تابعاً لم يكن له ذكر؟

الجواب: الذي يظهر ـ والله أعلم ـ أنه كان تابعاً ، لكن لم يكن له تعلق بالمسألة ، والأصل هو موسى طوي ذكره ، وهو أيضاً تابع .

﴿ حَتَىٰ إِذَا رَكِبَا فِي ٱلسَّفِينَةِ ﴾ مرَّت سفينة، وهما يمشيان على شاطئ البحر، فركبا فيها.

﴿ خُرَقَها ﴾ أي: الخضر بقلع إحدى خشبها الذي يدخل منه الماء، فقال له موسى: ﴿ أُخُرَقْهَا لِلْغُرِقَ أَهْلَها ﴾ وهذا إنكار من موسى على الخضر مع أنه قال له: ﴿ سَتَجِدُنِى إِن شَآءَ الله صَابِرًا ﴾ لكنه لم يصبر؛ لأن هذه مشكلتها عظيمة، سفينة في البحر يخرقها فتغرق! واللام في قوله: ﴿ لِلْغُرِقَ ﴾ ليست للتعليل ولكنها للعاقبة، يعني أنك إذا خرقتها غرق أهلها، وإلا لا شك أن موسى عليه السلام لا يدري ما غرض الخضر، ولا شك أيضاً أنه يدري أنه لا يريد أن يغرق أهلها، لأنه لو أراد أن يغرق أهلها لكان أول من يغرق هو وموسى، لكن اللام هنا للعاقبة ولام العاقبة ترد في من يغرق هو وموسى، لكن اللام هنا للعاقبة ولام العاقبة ترد في

غير موضع في القرآن، مثل قول الله تعالى: ﴿ فَٱلْنَقَطَهُ مَالَ فِرْعَوْنَ لَهُمْ مَالًا فِرْعَوْنَ لِللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَدُوُّا وَحَزَنَاً ﴾ [الفصص: ٨].

لو سألنا أي إنسان: هل آل فرعون التقطوه ليكون لهم عدواً وحزناً؟

الجواب: أبداً، ولكن هذه للعاقبة.

﴿لَقَدْ جِنْتَ شَيْئًا إِمْرًا ﴾ يعني شيئًا عظيماً، يعني كان موسى شديداً قوياً في ذات الله، فهو أنكر عليه، وبين أن فعله ستكون عاقبته الإغراق، وزاده توبيخاً في قوله: ﴿لَقَدْ جِنْتَ شَيْئًا إِمْرًا ﴾، والجملة هنا مؤكدة بثلاثة مؤكدات:

١ \_ اللام.

٢ \_ قد.

" - القسم المقدر الذي تدل عليه اللام، والإمر بكسر الهمزة الشيء العظيم، ومنه قول أبي سفيان لهرقل لما سأله عن الرسول على وبين له حاله وصفاته وما كان من أخلاقه، فلما انصرف مع قومه، قال أبو سفيان: «لقد أمِرَ أمرُ ابن أبي كَبْشَة إنه ليخافه مَلِكُ بني الأصفر» (١)، يعني بابن أبي كبشة الرسول على أمرُه ون «أمِرَ أمرُه» يعنى عَظُم أمره.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) متفق عليه. البخاري: كتاب: بدء الوحي، باب: . . . (۷). مسلم: كتاب: الجهاد والسير، باب: كتاب النبي على إلى هرقل يدعوه إلى الإسلام، (۱۷۷۳)، (۷٤).

﴿ قَالَ أَلَمْ أَقُلَ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْرًا ۞ ﴿ .

فاعتذر موسى:

﴿ قَالَ لَا نُوَاخِذُنِي بِمَا نَسِيتُ وَلَا تُرْهِفِنِي مِنْ أَمْرِي عُسْرًا ۞ ﴿ .

وسبب نسيان موسى؛ أن الأمر عظيم اندهش له: أن تغرق السفينة وهم على ظهرها، وهذه توجب أن الإنسان ينسى ما سبق من شدة وقع ذلك في النفس.

وقوله: ﴿ بِمَا نَسِيتُ ﴾ أي بنسياني، ولهذا نقول في إعراب «ما» إنها مصدرية، أي: بنسياني ذلك وهو قولي: ﴿ سَتَجِدُنِى إِن شَاءَ ٱللهُ صَابِرًا ﴾.

﴿ وَلَا تُرْهِفُنِي مِنْ أَمْرِي عُسْرًا ﴾ يعني لا تثقل علي وتعسر علي الأمور؛ وكأن هذا والله أعلم توطئة لما يأتي بعده.

#### \* \* \*

﴿ فَٱنطَلَقَا حَتَّى إِذَا لَقِيَا غُلَمًا فَقَنَلَهُم قَالَ أَقَلَتَ نَفْسًا زَكِيَةٌ بِغَيْرِ نَفْسِ لَقَدْ جِئْتَ شَيْئًا نُكُرًا ﴿ إِنَّا ﴾ .

قوله تعالى: ﴿فَأَنطَلَقا﴾ بعد أن أرست السفينة على الميناء. ﴿حَتَّى إِذَا لَقِيَا غُلَمًا فَقَنَلَهُ ﴾ ولم يقل «قتله»، وفي السفينة قال: ﴿خَرَقَهَا ﴾ ولم يقل: «فخرقها»، يعني كأن شيئاً حصل قبل القتل فقتله.

﴿ غُلَامًا ﴾ الغلام هو الصغير، ولم يصبر موسى عليه السلام. ﴿ قَالَ أَقَنَلْتَ نَفْسًا زَكِيَّةً ﴾ وفي قراءة «زاكية» لأنه غلام صغير، والغلام الصغير تكتب له الحسنات، ولا تكتب عليه السيئات، إذاً

فهو زكي لأنه صغير ولا تكتب عليه السيئات.

﴿بِغَيْرِ نَفْسِ﴾ يعني أنه لم يقتل أحداً حتى تقتله، ولكن لو أنه قتل هل يُقتل أو لا؟

الجواب: في شريعتنا لا يقتل لأنه غير مُكلَّف ولا عَمْد له، على أنه يحتمل أن يكون هذا الغلام بالغاً وسمي بالغلام لقرب بلوغه وحينئذٍ يزول الإشكال.

﴿ لَقَدُ جِنْتَ شَيْئًا نُكُرًا ﴾ هذه العبارة أشد من العبارة الأولى. في الأولى قال: ﴿ لَقَدْ جِنْتَ شَيْئًا إِمْرًا ﴾ ، ولكن هنا قال: ﴿ نُكُرًا ﴾ أي منكراً عظيماً ، والفرق بين هذا وهذا ، أن خرق السفينة قد يكون به الغرق وقد لا يكون وهذا هو الذي حصل ، لم تغرق السفينة ، أما قتل النفس فهو منكر حادث ما فيه احتمال .

## فقال الخضر:

# ﴿ قَالَ أَلَوْ أَقُلُ لَكَ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِى صَبْرًا ﴿ اللَّهِ ﴾.

قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ أَقُلُ لَكَ ﴾ هنا فيها لوم أشد على موسى، في الأولى قال: ﴿ أَلَمْ أَقُلُ إِنَّكَ ﴾ وفي الثانية قال: ﴿ أَلَمْ أَقُلُ لَكَ ﴾ يعني كأنك لم تفهم ولن تفهم، ولذلك كان الناس يفرقون بين الجملتين، فلو أنك كلمت شخصاً بشيء وخالفك فتقول في الأول: «ألم أقل إنك»، وفي الثاني تقول: «ألم أقل لك» يعني أن الخطاب ورد عليك وروداً لا خفاء فيه، ومع ذلك خالفت، فكان قول الخضر لموسى في الثانية أشد: ﴿ أَلَمْ أَقُلُ لَكَ ﴾ ، فقال له موسى لما رأى أنه لا عذر له:

﴿ إِن سَأَلْنُكَ عَن شَيْءٍ بَعْدَهَا فَلَا تُصَبِحِبْنِي قَد بَلَغْتَ مِن لَدُنِي عُذَرًا ﴿ إِن سَأَلْنُكَ عَن شَيْءٍ بَعْدَهَا فَلَا تُصَبِحِبْنِي قَد بَلَغْتَ مِن لَدُنِي عُذَرًا ﴾ .

قـولـه تـعـالـى: ﴿إِن سَأَلْكَ عَن شَيْءٍ بَعْدَهَا فَلَا تُصَاحِبَنِيْ ﴾ أي امنعني من صحبتك، وفي قول موسى: ﴿فَلَا تُصَاحِبَنِيْ ﴾ إشارة إلى أنه \_ عليه الصلاة والسلام \_ يرى أنه أعلى منه منْزِلة وإلّا لقال: «إن سألتك عن شيء بعدها فلا أصاحبك».

﴿ فَدُ بَلَغْتَ مِن لَدُنِي عُذَرًا ﴾ يعني أنك وصلت إلى حال تعذر فيها، لأنه أنكر عليه مرتين مع أن موسى عليه السلام التزم ألّا يسأله عن شيء حتى يحدث له منه ذكراً.

#### \* \* \*

﴿ فَأَنطَلَقَا حَتَىٰ إِذَا أَنْيَا أَهْلَ فَرْيَةٍ اَسْتَطْعَمَا أَهْلَهَا فَأَبُواْ أَن يُضَيِّفُوهُمَا فَوَجَدَا فِيهَا جِدَارًا يُرِيدُ أَن يَنقَضَ فَأَفَكَامَهُمْ قَالَ لَو شِئْتَ لَئَخَذْتَ عَلَيْهِ أَجْرًا ﴿ اللَّهِ ﴾.

قوله تعالى: ﴿فَانطَلَقَا حَتَىٰ إِذَاۤ أَنْيَاۤ أَهْلَ قَرْيَةٍ ﴾ ولم يعين الله عزّ وجل القرية فلا حاجة إلى أن نبحث عن هذه القرية، بل نقول: قرية أبهمها الله فنبهمها.

﴿ أَسْتَطْعَما آهَلَها ﴾ أي: طلبا من أهلها طعاماً.

﴿ فَأَبَوْا أَن يُضَيِّفُوهُمَا ﴾ ولا شك أن هذا خلاف الكرم، وهو نقص في الإيمان؛ لأن النبي ﷺ قال: «مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلْيُكْرِمْ ضَيْفَهُ » (١٠).

<sup>(</sup>١) متفق عليه. البخاري: كتاب: الأدب، باب: من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يؤذ جاره، (٦٠١٨). مسلم: كتاب الإيمان، باب: الحث =

﴿ فَوَجَدَا فِيهَا جِدَارًا يُرِيدُ أَن يَنقَضَ ﴾ أي: أنه مائل يريد أن يسقط، فإن قيل: هل للجدار إرادة؟

فالجواب: نعم له إرادة، فإن ميله يدل على إرادة السقوط، ولا تتعجب إن كان للجماد إرادة فها هو «أُحُد» قال عنه النبي على إنه: «يُحِبُّنَا وَنُحِبُّهُ» (١) والمحبة وصف زائد على الإرادة، أما قول بعض الناس الذين يجيزون المجاز في القرآن: إنَّ هذا كناية وأنه ليس للجماد إرادة فلا وجه له.

﴿فَأَقَامَهُ أَي أَقامه الخضر، لكن كيف أقامه؟ الله أعلم، قد يكون أقامه بيده، وأن الله أعطاه قوة فاستقام الجدار، وقد يكون بناه البناء المعتاد، المهم أنه أقامه، ولم يبين الله تعالى طول الجدار ولا مسافته ولا نوعه فلا حاجة أن نتكلف معرفة ذلك.

﴿قَالَ﴾ أي: موسى: ﴿لَوْ شِئْتَ لَنَّخَذْتَ عَلَيْهِ أَجُرًا﴾ ولم ينكر عليه أن يبنيه ولا قال: كيف تبنيه وقد أبوا أن يضيفونا؟! بل قال: ﴿لَوْ شِئْتَ﴾ وهذا لا شك أنه أسلوب رقيق فيه عرض لطيف ﴿لَوْ شِئْتَ لَنَّخُذْتَ عَلَيْهِ أَجْرًا﴾ أي عِوضاً عن بنائه.



<sup>=</sup> على إكرام الجار والضيف ولزوم الصمت إلا عن الخير، وكون ذلك كله من الإيمان، (٤٧)، (٧٥).

<sup>(</sup>۱) متفق عليه. البخاري: كتاب: الزكاة، باب: خرص التمر، (١٤٨١). مسلم: الحج، باب: أُحد جبل يحبنا ونحبه، (١٣٩٢)، (٥٠٣).

﴿ قَالَ هَنَدَا فِرَاقُ بَيْنِي وَبَيْنِكَ سَأُنَيِثُكَ بِنَأْوِيلِ مَا لَهُ تَسْتَطِع عَلَيْهِ صَبْرًا ۞﴾.

قوله تعالى: ﴿قَالَ﴾ أي قال الخضر لموسى: ﴿هَذَا فِرَاقُ بَيْنِي وَيَنْنِكَ ﴾ أي انتهى ما بيني وبينك فلا صحبة. ﴿سَأُنْبِثُكَ ﴾ أي سأخبرك عن قُرب قبل المفارقة ﴿ بِنَأْوِيلِ مَا لَمْ تَسْتَطِع عَلَيْهِ صَبْرًا ﴾ ، وإنما قلنا: «سأخبرك عن قرب» لأن السين تدل على القرب بخلاف سوف، وهي أيضاً تفيد مع القرب التحقيق.

﴿ بِنَأْوِيلِ﴾ أي بتفسيره وبيان وجهه.

#### \* \* \*

﴿ أَمَّـا ٱلسَّفِينَةُ فَكَانَتْ لِمَسْكِكِينَ يَعْمَلُونَ فِي ٱلْبَحْرِ فَأَرَدَتُ أَنْ أَعِيبَهَا وَكَانَ وَزَآءَهُم مَّلِكُ يَأْخُذُ كُلُّ سَفِينَةٍ غَصْبًا ۞﴾.

قوله تعالى: ﴿أَمَا ٱلسَّفِينَةُ ﴾ «ال» في السفينة هي للعهد الذكري أي: السفينة التي خرقتها.

﴿ فَكَانَتَ لِمَسَكِكِينَ يَعْمَلُونَ فِي ٱلْبَحْرِ ﴾ أي: أنهم يطلبون الرزق فيها إما بتأجيرها، أو صيد السمك عليها، ونحوه وهم مساكين جمع، والجمع أقله ثلاثة، وليس ضرورياً أن نعرف عددهم.

﴿ فَأَرَدتُ أَنْ أَعِيبُهُ عِني أَن أجعل فيها عيباً، لماذا؟ قال:

﴿ وَكَانَ وَرَآءَهُم مَّلِكُ يَأْخُذُ كُلَّ سَفِينَةٍ غَصْبًا ﴾ فأردت أن أعيبها حتى إذا مرت بهذا الملك، قال: هذه سفينة معيبة لا حاجة لي فيها؛ لأنه لا يأخذ إلا السفن الصالحة الجيدة، أما هذه فلا حاجة له فيها، فصار فعل الخضر من باب دفع أشد الضررين بأخفهما، ومنه يؤخذ فائدة عظيمة وهي إتلاف بعض الشيء

لإصلاح باقيه، والأطباء يعملون به، تجده يأخذ من الفخذ قطعة فيصلح بها عيباً في الوجه، أو في الرأس، أو ما شابه ذلك، وأخذ منه العلماء - رحمهم الله - أن الوقف إذا دَمَر وخرب فلا بأس أن يباع بعضه ويصرف ثمنه في إصلاح باقيه، ثم بين الخضر حال الغلام فقال:

﴿وَأَمَّا اَلْغُلَامُ فَكَانَ أَبُواهُ مُؤْمِنَيْنِ فَخَشِينَا أَن يُرْهِقَهُمَا طُغْيَنَا وَكُفْرَا اللهِ عَلَا اللهُ عَلَيْنَا وَكُفْرًا اللهِ اللهِ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهِ عَلَيْنَا اللهِ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهِ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللّهُ عَلَيْنَا اللّهُ عَلَيْنَا اللّهُ عَلَيْنَا اللّهُ عَلَيْنَا اللّهُ عَلَيْنِ عَلَيْنَا اللّهُ عَلَيْنَا لِلللّهُ عَلَيْنَا اللّهُ عَلَيْنَا عَلَيْنَا اللّهُ عَلَيْنَا اللّهُ عَلَيْنَا لِلللهُ عَلَيْنَا اللّهُ عَلَيْنَا لِلللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْنَا اللّهُ عَلَيْنَا اللّهُ عَلَيْنَا لَلْمُعَلِّمُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُواللّهُ عَلَيْكُواللّهُ عَلَيْكُوا عَلَ

قوله تعالى: ﴿أَبُوَاهُ﴾ أي: أبوه وأمه ﴿مُؤْمِنَانِ﴾ أي: وهو كافر.

﴿ فَخَشِيناً ﴾ أي خفنا، والخشية في الأصل خوف مع علم، وأتي بضمير الجمع للتعظيم.

﴿أَن يُرْهِفَهُمَا طُغْيَنَا وَكُفّرا ﴿ يعني يحملهما على الطغيان والكفر، إما من محبتهما إياه، أو لغير ذلك من الأسباب، وإلا فإن الغالب أن الوالد يؤثّر على ولده ولكن قد يؤثر الولد على الوالد كما أن الغالب أن الزوج يؤثر على زوجته، ولكن قد تؤثر الزوجة على زوجة على زوجها.

#### 會 幣 魯

﴿ فَأَرَدْنَا ۚ أَن يُبْدِلَهُمَا رَبُّهُمَا خَيْرًا مِنْهُ زَكُوةً وَأَقْرَبَ رُحْمًا ۞﴾.

قوله تعالى: يعني أنَّا إذا قتلناه؛ فإن الله خير وأبقى؛ نؤمل منه تعالى ﴿أَن يُبَدِلَهُمَا رَبُّهُمَا خَيْرًا مِنهُ زَكُوهً ﴾ أي في الدين، ﴿وَأَقْرَبَ رُحْمًا ﴾ أي في الصلة، يعني أنه أراد أن الله يتفضل عليهما بمن هو أذكى منه في الدين، وأوصل في صلة الرحم، ويؤخذ من

ذلك أنه يقتل الكافر خوفاً من أن ينشر كفره في الناس.

#### \* \* \*

﴿ وَأَمَّا ٱلْجِدَارُ فَكَانَ لِغُلَامَيْنِ يَتِيمَيْنِ فِى ٱلْمَدِينَةِ وَكَاكَ تَحْتَهُمْ كَنَرُّ لَهُمَا وَكَانَ أَبُوهُمَا صَلِحًا فَأَرَادَ رَبُّكَ أَن يَبْلُغَا آشُدَّهُمَا وَيَسْتَخْرِجَا كَنزَهُمَا رَحْمَةً مِن أَبُوهُمَا صَلِحًا فَأَرَادَ رَبُكَ أَن يَبْلُغَا آشُدُهُمَا وَيَسْتَخْرِجَا كَنزَهُمَا رَحْمَةً مِن اللهِ عَلَيْهِ صَبْرًا ﴿ اللهِ عَلَيْهِ صَبْرًا ﴿ اللهِ عَلَيْهِ صَبْرًا ﴿ اللهِ عَلَيْهِ صَبْرًا ﴿ اللهِ عَلَيْهِ مَنْ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ مَنْ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ مَنْ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ مَنْ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ مَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْهِ مَنْ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ مَنْ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ مَنْ اللهِ عَلَيْهِ مَنْ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ مَنْ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ مَنْ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ مَا لَوْ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ مَنْ اللهُ اللهُ

قوله تعالى: ﴿ لِغُلَمَيْنِ ﴾ يعني صغيرين.

﴿ يَتِيمَيْنِ ﴾ قد مات أبوهما .

﴿ فِي ٱلْمَدِينَةِ ﴾ أي: القرية التي أتياها.

﴿ وَكَاكَ تَعْتَاهُ كَنَرُ لَهُمَا ﴾ أي: كان تحت الجدار مال مدفون لهما.

﴿ وَكَانَ أَبُوهُمَا صَلِحًا ﴾ فكان من شكر الله ـ عزّ وجل ـ لهذا الأب الصالح أن يكون رؤوفاً بأبنائه، وهذا من بركة الصلاح في الآباء أن يحفظ الله الأبناء.

﴿فَأَرَادَ رَبُّكَ أَن يَبَلُغَا آشُدُهُما﴾ أي: أراد الله عــز وجــل ﴿أَن يَبَلُغَا آشُدُهُما﴾ أي: أن يبلغا ويكبرا حتى يصلا إلى سن الرشد، وهو أربعون سنة عند كثير من العلماء، وهنا ما قال «فأردنا» ولا قال «فأردت»، بل قال: ﴿فَأَرَادَ رَبُّكَ﴾؛ لأن بقاء الغلامين حتى يبلغا أشدهما ليس للخضر فيه أي قدرة، لكن الخشية \_ خشية أن يرهق الغلام أبويه بالكفر \_ تقع من الخضر وكذلك إرادة عيب السفينة.

﴿ وَيَسْتَخْرِجًا كَنزَهُمَا ﴾ حتى لا يبقى تحت الجدار، ولو أن الجدار انهدُم لظهر الكنز وأخذه الناس.

﴿ رَحْمَةً مِن رَّبِكَ ﴾ هذه مفعول لأجله، والعامل فيه أراد، يعني أراد الله ذلك رحمة منه جلَّ وعلا.

﴿ وَمَا فَعَلْنُهُ عَنْ أَمْرِيُّ ﴾ يعني ما فعلت هذا الشيء عن عقل مني أو ذكاء مني ولكنه بإلهام من الله \_ عزّ وجل \_ وتوفيق؛ لأن هذا الشيء فوق ما يدركه العقل البشري.

﴿ ذَلِكَ تَأْوِيلُ ﴾ أي ذلك تفسيره الذي وعدتك به ﴿ سَأُنْبِتُكُ بِنَاكُ اللهِ فَ اللهِ اللهِ فَ اللهُ اللهِ فَ النَّاوِيلِ ﴾ [الكهف: ٧٨]. أي: تفسيره، ويحتمل أن يكون التأويل هنا في الثاني العاقبة، يعني ذلك عاقبة ما لم تستطع عليه صبراً ؛ لأن التأويل يراد به العاقبة ويراد به التفسير.

﴿ مَا لَمْ تَسَطِع ﴾ وفيي الأول قيال: ﴿ مَا لَمْ تَسَلَطِع ﴾ لأن «استطاع واسطاع ويستطيع ويسطيع كل منها لغة عربية صحيحة.

وقد ذكر شيخنا عبد الرحمن بن سعدي ـ رحمه الله تعالى ـ في تفسيره (تيسير الكريم الرحمن) فوائد جمة عظيمة في هذه القصة لا تجدها في كتاب آخر فينبغي لطالب العلم أن يراجعها لأنها مفيدة جداً.

وبهذا انتهت قصة موسى مع الخضر.

ثم ذكر الله تعالى قصة أخرى سألوا عنها رسول الله صلى الله عليه وعلى آله وسلم فقال:

﴿ وَيَسْنَلُونَكَ عَن ذِى ٱلْقَـرَٰنَـنَٰنِ ۚ قُلُ سَـأَتَلُواْ عَلَيْكُم مِنْـهُ ذِكْرًا ﴿ اللَّهِ ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ ﴾ سواء من يهود أو من قريش أو من غيرهم.

وعن ذِى الْفَرَنَانِيُ أَي: صاحب القرنين، وكان له ذكر في التاريخ، وقد قال اليهود لقريش: اسألوا محمداً عن هذا الرجل؛ فإن أخبركم عنه فهو نبي، ولماذا سمي بذي القرنين؟ قيل: معناه ذي الملك الواسع من المشرق والمغرب، فإن المشرق قرن والمغرب قرن، كما قال النبي على عن المشرق: «حيث يطلع قرن الشيطان» (۱)، فيكون هذا كناية عن سعة ملكه، وقيل: ذي القرنين لقوته، ولذلك يعرف أن الفحل من الضأن الذي له قرون يكون أشد وأقوى، وقيل: لأنه كان على رأسه قرنان كتاج الملوك، والحقيقة أن القرآن العظيم لم يبين سبب تسميته بذي القرنين، لكن أقرب ما يكون للقرآن العظيم «المالك للمشرق والمغرب»، وهو مناسب تماماً؛ حيث قال النبي على أسمس إنها: «تطلع بين قرني شيطان» (۱).

﴿ قُلُ ﴾ لمن سألك: ﴿ سَأَتَلُوا عَلَيْكُمْ مِنْهُ ذِكِرًا ﴾ وليس كل ذكره بل ذكراً منه، ثم قصَّ الله القصة:

#### \* \* \*

<sup>(</sup>۱) متفق عليه من حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: «سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ وَهُوَ عَلَى الْمِنْبَرِ: «أَلَا إِنَّ الفِتْنَةَ هَاهُنَا يُشِيرُ إِلَى الْمَشْرِقِ مِنْ حَيْثُ يَطْلُعُ قَرْنُ الشَّيْطَانِ». البخاري: كتاب: المناقب، باب: ... (٣٥١١). مسلم: كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب: الفتنة من الشرق من حيث يطلع قرنا الشيطان، (٢٩٠٥)، (٤٩).

 <sup>(</sup>۲) متفق عليه. البخاري: كتاب: بدء الخلق، باب: صفة إبليس وجنوده،
 (۳۲۷۳). مسلم: كتاب: صلاة المسافرين وقصرها، باب: الأوقات التي نهى عن الصلاة فيها، (۸۲۸)، (۲۹۰).

# ﴿ إِنَّا مَكَّنَا لَهُ فِي ٱلْأَرْضِ وَءَالَيْنَهُ مِن كُلِّي شَيْءٍ سَبَبًا ﴿ ﴾.

قوله تعالى: ﴿إِنَّا مَكَّنَا لَهُ فِي ٱلْأَرْضِ﴾ وذلك بثبوت ملكه وسهولة سيره وقوته.

﴿وَءَالْيَنَهُ مِن كُلِّ شَيْءِ سَبَا﴾ أي شيئاً يتوصل به إلى مقصوده، وقوله: ﴿مِن كُلِّ شَيْءٍ﴾ لا يعم كل شيء؛ لكن المراد من كل شيء يحتاج إليه في قوة السلطان، والتمكين في الأرض، والدليل على هذا أن «كل شيء» بحسب ما تضاف إليه، فإن الهدهد قال لسليمان عليه السلام عن ملكة اليمن سبأ: ﴿وَأُوبِيَتُ مِن كُلِّ شَيْءٍ﴾ [النمل: ٣٣]، ومعلوم أنها لم تؤت ملك السموات والأرض، لكن من كل شيء يكون به تمام الملك، كذلك قال الله تعالى عن ربح عاد: ﴿تُدَمِّرُ كُلَّ شَيْءٍ﴾ [الأحقاف: ٢٥]، ومعلوم أنها ما دَمَّرت كل شيء، فالمساكن ما دُمِّرت كما قال تعالى: ﴿فَأَصْبَحُوا لَا يُرَى إِلَّا فَالْمَسْاكُنُ مَا دُمِّرت كما قال تعالى: ﴿فَأَصْبَحُوا لَا يُرَى إِلَّا فَالْمَسْاكُنُ مَا دُمِّرت كما قال تعالى: ﴿فَأَصْبَحُوا لَا يُرَى إِلَّا فَالْمَسْاكُنُ مَا دُمِّرت كما قال تعالى: ﴿فَأَصْبَحُوا لَا يُرَى إِلَّا فَالْمَسْاكُنُ مَا دُمِّرت كما قال تعالى: ﴿فَأَصْبَحُوا لَا يُرَى إِلَّا فَالْمَسْاكُنُ مَا دُمِّرت كما قال تعالى: ﴿فَأَصْبَحُوا لَا يُرَى إِلَا فَالْمَسْاكُنُ مَا دُمِّرت كما قال تعالى: ﴿فَأَصْبَحُوا لَا يُرَى إِلَا فَالْمَالَا الله عَلْمَالُونُ مَا دُمِّرت كما قال تعالى: ﴿فَأَصْبَحُوا لَا يُرَى إِلَا فَالْمَالَاتُ اللهُ عَلَالَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا الله فَيَالَا الله عَلَالَا الله عَلَا الله عَلَالَا الله عَلَا عَلَا عَلَا الله عَلَا عَلَا الله عَلَا الله عَلَا عَلَا

#### \* \* \*

# ﴿ فَأَنِّهُ سَبَبًا فِي ﴾.

قوله تعالى: ﴿فَأَنَّعَ سَبًّا ﴾ أي: تبع السبب الموصل لمقصوده فإنه كان حازماً، انتفع بما أعطاه الله تعالى من الأسباب؛ لأن من الناس من ينتفع، ومن الناس من لا ينتفع، ولكن هذا الملك انتفع ﴿فَأَنَّعَ سَبًّا ﴾ وجال في الأرض.

﴿ حَتَّىٰ إِذَا بَلَغَ مَغْرِبَ ٱلشَّمْسِ وَجَدَهَا نَغْرُبُ فِي عَيْنٍ حَمِثَةٍ وَوَجَدَ عِندَهَا قَوْمًا ثَغُرُبُ فِي عَيْنٍ حَمِثَةٍ وَوَجَدَ عِندَهَا قَوْمًا ثَلَا أَلْقَرْنَيْنِ إِمَّا أَن تُعَذِّبَ وَإِمَّا أَن نَنْخِذَ فِيهِمْ حُسْنَا ۞﴾.

قوله تعالى: ﴿حَتَّى إِذَا بِلَغَ مَغْرِبَ ٱلشَّمْسِ مِن المعلوم أن المراد هو المكان الذي تغرب الشمس فيه، وهو البحر؛ لأن السائر إلى المغرب سوف يصطدم بالبحر والشمس إذا رآها الرائي وجدها تغرب فيه.

﴿ وَجَدَهَا تَغَرُّبُ فِي عَيْنٍ حَمِنَةٍ ﴾ هي أرض البحر ﴿ حَمِنَةٍ ﴾ مسودة من الماء، لأن الماء إذا مكث طويلاً في الأرض صارت سوداء، ومعلوم أنها تغرب في هذه العين الحمئة حسب رؤية الإنسان، وإلّا فهي أكبر من الأرض، وأكبر من هذه العين الحمئة، وهي تدور على الأرض، لكن لا حرج أن الإنسان يخبر عن الشيء الذي تراه عيناه بحسب ما رآه.

﴿ وَوَجَدَ عِنْدَهَا ﴾ أي عند العين الحمئة وهو البحر ﴿ فَوَمَّأُ ﴾ .

﴿ قُلْنَا يَلْذَا الْقَرْنَيْنِ إِمَّا أَن تُعَذِّبَ وَإِمَّا أَن لَنَّخِذَ فِيهِمْ حُسْنَا ﴾ يعني أن الله خيره بين أن يعذبهم بالقتل أو بغير القتل أو يحسن إليهم؛ وذلك لأن ذي القرنين ملك عاقل، ملك عادل، ويدل لعقله ودينه أنه:

﴿ قَالَ أَمَّا مَن ظَلَمَ فَسَوْفَ نُعَذِّبُهُم ثُمَّ يُرَدُّ إِلَى رَبِّهِ عَلَيْهُم عَذَابًا نُكْرًا ﴿ وَأَمَّا مَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِيحًا فَلَهُم جَزَّاءً اَلْحُسْنَى وَسَنَقُولُ لَهُم مِنْ أَمْرِنَا يُسْرًا ﴾ .

حكمٌ عدل: ﴿أَمَّا مَن ظَلَمَ ﴾ وذلك بالشرك لأن الظلم يطلق على الشرك وعلى غيره، لكن الظاهر، والله أعلم، هنا أن المراد به الشرك لأنه قال: ﴿وَأَمَّا مَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَلَهُ جَزَاءً ٱلْحُسُنَى ﴾.

يقول: ﴿ أَمَّا مَن ظَلَمَ فَسَوْفَ نُعَذِّبُهُ ﴾ العذاب الذي يكون تعزيراً، وعذاب التعزير يرجع إلى رأي الحاكم، إما بالقتل أو بغيره.

﴿ ثُمَّ يُرَدُّ إِنَى رَبِّهِ فَيُعَذِّبُهُ عَذَابًا نُكْرًا ﴾ لأن العقوبات لا تطهر الكافرين، فالمسلم تطهره العقوبات، أما الكافر فلا، فإنه يعذب في الدنيا وفي الآخرة، نعوذ بالله من ذلك.

قوله: ﴿ نُكْرًا ﴾ ينكره المُعَذَّب بفتح الذال، ولكنه بالنسبة لله تعالى ليس بنُكر، بل هو حق وعدل، لكنه ينكره المُعَذَّب ويرى أنه شديد.

﴿ وَأَمَّا مَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَلَهُ جَزَاءً ٱلْحُسُنَى وَسَنَقُولُ لَهُ مِنْ أَمْرِنَا يُسْرًا ﴾ المؤمن العامل للصالحات له جزاء عند الله ﴿ ٱلْحُسُنَى ﴾ وهي الجنة كما قال تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ ٱحْسَنُوا ٱلْحُسْنَى وَلِيَادَةً ﴾ وهي الجنة كما قال النبي عَلَيْ بأن: ﴿ ٱلْحُسَنَا ﴾ هي وَزِيادَةً ﴾ [بونس: ٢٦]، فسرها النبي عَلَيْ بأن: ﴿ ٱلْحُسَنَا ﴾ هي النظر إلى وجه الله (١).

﴿ وَسَنَقُولُ لَهُ مِنْ أَمْرِنَا يُسَرَّا ﴾ أي سنقول له قولاً يسراً لا صعوبة فيه، فوعد الظالم بأمرين: أنه يعذبه، وأنه يرد إلى ربه فيعذبه عذاباً نكراً، والمؤمن وعده بأمرين: بأن له ﴿ ٱلْحُسُنَى ﴾

<sup>(</sup>١) رواه مسلم: كتاب الإيمان، باب: إثبات رؤية المؤمنين في الآخرة ربهم سبحانه وتعالى، (١٨١)، (٢٩٧، ٢٩٧) وغيره ولفظه: "إِذَا دَخَلَ أَهْلُ الْجَنَّةِ الْجَنَّةِ الْجَنَّةَ قَالَ يَقُولُ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: تُرِيدُونَ شَيْئاً أَزِيدُكُمْ؟ فَيَقُولُونَ: الْجَنَّةِ الْجَنَّةِ الْجَنَّةِ قَالَ يَقُولُ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: تُرِيدُونَ شَيْئاً أَزِيدُكُمْ؟ فَيَقُولُونَ: الْجَنَّةِ الْجَنَّةِ وَتُنجِنا مِنْ النَّارِ. قَالَ: فَيكُشِفُ الْمُ تُدْخِلْنَا الْجَنَّةَ وَتُنجِنا مِنْ النَّارِ. قَالَ: فَيكُشِفُ الْحِجَابَ فَمَا أَعْطُوا شَيْئاً أَحَبَ إِلَيْهِمْ مِنْ النَّظَرِ إِلَى رَبِّهِمْ عز وجل. وزاد في رواية: ثُمَّ تَلا هَلِهِ الآية: ﴿ لِلَّذِينَ إَحْسَنُوا لَلْسُنَىٰ وَزِبَادَةً ﴾.

وأنه يعامله بما فيه اليسر والسهولة، لكن تأمل في حال المشرك بدأ بتعذيبه ثم ثنى بتعذيب الله، والمؤمن بدأ بثواب الله أولاً ثم بالمعاملة باليسر ثانياً، والفرق ظاهر لأن مقصود المؤمن الوصول إلى الجنة، والوصول إلى الجنة لا شك أنه أفضل وأحب إليه من أن يقال له قول يُسر، وأما الكافر فعذاب الدنيا سابق على عذاب الآخرة وأيسر منه فبدأ به، وأيضاً فالكافر يخاف من عذاب الدنيا أكثر من عذاب الآخرة؛ لأنه لا يؤمن بالثاني.

#### \* \* \*

﴿ ثُمَّ أَلْبَعَ سَبَبًا ۞ حَتَّىٰ إِذَا بَلَغَ مَطْلِعَ ٱلشَّمْسِ وَجَدَهَا تَطْلُعُ عَلَى قَوْمٍ لَّرَ نَجْعَل لَهُم مِّن دُونِهَا سِثْرًا ۞﴾.

قوله تعالى: ﴿حَقَّىٰ إِذَا بِلَغَ مَطْلِعَ ٱلشَّمْسِ﴾ أي: موضع طلوعها، أتبع أولاً السبب إلى المغرب ووصل إلى نهاية الأرض اليابسة مما يمكنه أن يصل إليه ثم عاد إلى المشرق، لأن عمارة الأرض تكون نحو المشرق والمغرب، ولذلك قال النبي ﷺ: ﴿إِنَّ الله زَوَى لي الأَرض فرأيت مشارقها ومغاربها الله على الشمال والجنوب لأن الشمال والجنوب أقصاه من الشمال، وأقصاه من الجنوب كله ثلج ليس فيه سكان، فالسكان يتبعون الشمس من المشرق إلى المغرب، أو من المغرب إلى المشرق.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم وغیره. سبق تخریجه ص(۸٤) حاشیة رقم (۲).

تطلع على قوم ليس عندهم بناء، ولا أشجار ظليلة ولا دور ولا قصور، وبعض العلماء بالغ حتى قال: وليس عليهم ثياب، لأن الثياب فيها نوع من الستر. المهم أن الشمس تحرقهم.

#### \* \* \*

﴿ كَذَالِكَ وَقَدْ أَحَطْنَا بِمَا لَدَيْهِ خُبُّرًا ۞﴾.

قوله تعالى: ﴿ كُنَالِكَ ﴾ يعني الأمر كذلك على حقيقته.

﴿ وَقَدْ أَحَطَّنَا بِمَا لَدَيْهِ خُبُرًا ﴾ أي قد علمنا علم اليقين بما عنده من وسائل الملك وامتداده، أي: بكل ما لديه من ذلك.

#### \* \* \*

﴿ ثُمُّ أَنْبَعَ سَبَبًا ﴿ حَقَىٰ إِذَا بَلَغَ بَيْنَ ٱلسَّذَيْنِ وَجَدَ مِن دُونِهِ مَا فَوْمًا لَا يَكَادُونَ يَفْفَهُونَ فَوْلًا ﴿ ﴾.

قوله تعالى: ﴿أَنْتُعَ سَبُنًّا﴾ يعني سار واتخذ سبباً يصل به إلى مراده.

﴿ حَتَى إِذَا بِكُغَ بَيْنَ ٱلسَّدَّيْنِ ﴾ السدين هما جبلان عظيمان يحولان بين الجهة الشرقية من شرق آسية، والجهة الغربية، وهما جبلان عظيمان بينهما منفذ ينفذ منه الناس.

﴿وَجَدَ مِن دُونِهِ مَا﴾ أي: لا بينهما ولا وراءهما .

﴿فَوْمًا﴾ قيل: إنهم الأتراك.

﴿ لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ أُولًا ﴾ فيها قراءتان: «لَّا يَكَادُونَ يُفْقِهُونَ قَوْلاً » والفرق بينهما ظاهر: لا قَوْلاً » والفرق بينهما ظاهر: لا ﴿ يَفْقَهُونَ ﴾ يعني هم لا «يُفْقِهُونَ » أي: غيرهم، يعني هم لا يعرفون لغة الناس، والناس لا يعرفون لغتهم، هذه فائدة

القراءتين، وكلتاهما صحيحة، وكل واحدة تحمل معنىً غير معنى القراءة الأخرى، لكن بازدواجهما نعرف أن هؤلاء القوم لا يعرفون لغة الناس، والناس لا يعرفون لغتهم.

#### \* \* \*

﴿ قَالُواْ يَلِذَا ٱلْفَرْنَيْنِ إِنَّ يَأْجُرِجَ وَمَأْجُوجَ مُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ فَهَلْ نَجْعَلُ لَكَ خَرْجًا عَلَىٰ أَن تَجْعَلَ بَيْنَا وَيَتِنَامُ سَدًا ﴿ ﴾ .

قوله تعالى: ﴿قَالُواْ يَهُذَا ٱلْقَرِّنَيْنِ ﴾ وحينئذٍ يقع إشكال كيف يكونوا ﴿لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ فَوَلًا ﴾ ثم ينقل عنهم أنهم خاطبوا ذا القرنين بخطاب واضح فصيح: ﴿قَالُواْ يَهُذَا ٱلْقَرَّنَيْنِ ﴾؟

والجواب عن هذا سهل جداً، وهو أن ذا القرنين أعطاه الله تعالى ملكاً عظيماً، وعنده من المترجمين ما يُعرف به ما يريد، وما يَعرف به ما يريد غيره، على أنه قد يكون الله \_ عزّ وجل \_ قد ألهمه لغة الناس الذين استولى عليهم كلّهم، المهم أنهم خاطبوا ذا القرنين بخطاب واضح ﴿ قَالُواْ يَلَاا ٱلْقَرْنَيْنِ ﴾، نادَوه بلقبه تعظيماً له.

﴿ إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ مُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ يأجوج ومأجوج هاتان قبيلتان من بني آدم كما صح ذلك عن النبي على النبي على النبي الله الله عن النبي الله عن الماحدَّث الصحابة بأن الله عزّ وجل عن أمر آدم يوم القيامة فيقول:

«يَا آدَمُ، فَيَقُولُ: لَبَيْكَ وَسَعْدَيْكَ وَالْخَيْرُ فِي يَدَيْكَ، فَيَقُولُ: أَخْرِجْ بَعْثَ النَّارِ؟ قَالَ: مِنْ كُلِّ أَلْفٍ أَخْرِجْ بَعْثَ النَّارِ؟ قَالَ: مِنْ كُلِّ أَلْفٍ تِسْعَمِائَةٍ وَتِسْعَةً وَتِسْعِينَ، فَعِنْدَهُ يَشِيبُ الصَّغِير، وَتَضَعُ كُلِّ ذَاتِ

حَمْلٍ حَمْلَهَا، وَتَرَى النَّاسَ سُكَارَى وَمَا هُمْ بِسُكَارَى، وَلَكِنَّ عَذَابَ الله شَدِيد» [فاشتد ذلك عليهم] قالوا: يا رسول الله، وأيُّنا ذلك الواحد؟ قال: «أَبْشِرُوا فَإِنَّ مِنْكُم رَجُلٌ وَمِنْ يَأْجُوج ومَأْجُوج أَلْفٌ». ثم قال: «وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ إِنِّي أَرْجُو أَنْ تَكُونُوا رُبُعَ أَهْلِ الجَنَّةِ...» إلى الحديث (١).

وبهذا نعرف خطأ من قال: إنهم ليسوا على شكل الآدميين وأن بعضهم في غاية ما يكون من القِصَر، وبعضهم في غاية ما يكون من الطول، وأن بعضهم له أذن يفترشها، وأذن يلتحف بها وما أشبه ذلك، كل هذا من خرافات بني إسرائيل، ولا يجوز أن نصدقه، بل يقال: إنهم من بني آدم، لكن قد يختلفون كما يختلف الناس في البيئات، فتجد أهل خط الاستواء بيئتهم غير بيئة الشماليين، فكل له بيئة، الشرقيون الآن يختلفون عن أهل وسط الكرة الأرضية، فهذا ربما يختلفون فيه، أما أن يختلفوا اختلافاً فادحاً كما يذكر، فهذا ليس بصحيح.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري: كتاب: أحاديث الأنبياء، باب: قصة يأجوج ومأجوج، (۳۳٤۸). وما بين معكوفتين إحدى رواياته.

ومسلم: كتاب الإيمان، باب: قوله: «يقول الله لآدم أخرج بعث النار من كل ألف تسعمائة وتسعة وتسعين»، (٢٢٢)، (٣٧٩). وما قوله في الحديث: «أبشروا إنكم...» إلخ.

فرواه الترمذي (٣١٦٩) وغيره في حديث طويل من حديث عمران بن حصين رضي الله عنه نحو حديث أبي سعيد السابق. الترمذي: كتاب: تفسير القرآن، باب ومن سورة الحج، (٣١٦٩).

﴿ مُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ الإفساد في الأرض يعم كل ما كان غير صالح، وغير أصلح، يفسدونها في القتل، وفي النهب، وفي الانحراف، وفي الشرك، وفي كل شيء، المهم أنهم يحتاجون إلى أحد يحميهم من هؤلاء.

﴿ فَهَلَ نَجْعَلُ لَكَ خَرِمًا عَلَىٰ أَن تَجْعَلَ بَيْنَا وَبَيْنَامُ سَدًا ﴾ يعني حاجزاً يمنع من حضورهم إلينا، فعرضوا عليه أن يعطوه شيئا، وهذا اجتهاد في غير محله، لكنهم خافوا أن يقول لا، ولا يمكنهم بعد ذلك، وإلَّا هذا الاجتهاد: كيف يقولون لهذا الملك الذي فتح مشارق الأرض ومغاربها: ﴿ فَهَلَ نَجْعَلُ لَكَ خَرِّمًا عَلَىٰ أَن تَجْعَلُ لَكَ خَرِّمًا عَلَىٰ أَن تَجْعَلُ بَيْنَا وَيَنْهُمْ سَدًا ﴾ هذا لا يقال إلَّا لشخص لا يستطيع. لكنهم قالوا ذلك خوفا من أن يرد طلبهم، يريدون أن يقيموا عليه الحجة بأنهم أرادوا أن يعطوه شيئاً يحميهم به من هؤلاء، قال في الجواب:

﴿ مَا مَكَنِي فِيهِ رَبِي خَيْرٌ فَأَعِنُونِ بِقُوْةٍ أَجْعَلْ بَيْنَكُوْ وَبِنَهُمْ رَدُمًا ﴿ ﴾. قوله تعالى: ﴿ قَالَ مَا مَكَنِي فِيهِ رَبِي خَيْرٌ ﴾ ﴿ مَا ﴾ مبتدأ و ﴿ خَيْرٌ ﴾ خبر المبتدأ ، يعني الذي مكّني فيه ربي من الملك والمال والخدم، وكل شيء ، خير من هذا الخرج الذي تعرضونه عليّ ، وهذا كقول سليمان \_ عليه الصلاة والسلام \_ في هدية ملكة سبأ ، وهذا كقول سليمان \_ عليه الصلاة والسلام \_ في هدية ملكة سبأ ، قالُدُونَنِ بِمَالٍ فَمَا ءَاتَكُنِ اللّهُ خَيْرٌ مِّمَا ءَاتَكُمُ بَلُ أَنتُم بِهَدِيّتِكُمُ لَلْ أَنتُم عِهِدِيّة وجل \_ نقرُحُونَ ﴾ [النمل: ٣٦] وهذا من اعتراف الإنسان بنعم ربه \_ عز وجل \_ التي لا يحتاج معها إلى أحد.

﴿ فَأَعِينُونِي بِقُوَّهِ أَي: بقوة بدنية لا بقوة مالية؛ لأنه عنده من الأموال الشيء العظيم.

﴿ أَجْعَلُ بَيْنَكُمُ وَيَتَهُمُ رَدِّمًا ﴾ يعني أكبر مما سألوا، هم سألوا سداً، ولكنه قال ردماً، يعني أشد من السد، فطلب منهم:

﴿ اَتُونِى زُبَرَ ٱلْحَدِيدِ حَتَّى إِذَا سَاوَىٰ بَيْنَ ٱلصَّدَفَيْنِ قَالَ ٱنفُخُوا ۚ حَتَّى إِذَا جَعَلَهُ نَازًا قَالَ اَنفُخُوا ۗ حَتَّى إِذَا جَعَلَهُ نَازًا قَالَ اَتُونِ أَفْرِغُ عَلَيْهِ قِطْرًا ۞ .

قوله تعالى: ﴿ اَتُونِ زُبُرَ لَلْمَدِيدِ الرَّبَرِ يعني القطع من الحديد، فجمعوا الحديد وجعلوه يساوي الجبال، وهذا يدل على القوة العظيمة في ذلك الوقت، يعني أرتال من الحديد، تجمع حتى تساوي الجبال الشاهقة العظيمة.

وَمَقَىٰ إِذَا سَاوَىٰ بَيْنَ الصَّدَفَيْنِ يعني جانبي الجبلين وَالله انفُحُوا يعني انفخوا على هذا الحديد، وليس المراد بأفواهكم؛ لأن هذا لا يمكن، ولكن انفخوا بالآلات والمعدات التي عنده؛ لأن الله أعطاه ملكاً عظيماً، فنفخوا وحَقَىٰ إِذَا جَعَلَمُ نَارًا قَالَ ءَاتُونِ أَفْرَغُ عَلَيْهِ قِطْرًا والحديد معروف أنه إذا أوقد عليه في النار يكون ناراً، تكون القطعة كأنها جمرة، بل هي أشد من الجمرة، يم طلب أن يؤتوه قطراً يفرغه عليه، والقطر هو النحاس المذاب كما قال الله تعالى: ﴿وَالسَلْنَا لَهُ عَيْنَ الْقِطْرِ السَادِ ١٢]، يعني النحاس أرسله الله تعالى لسليمان، بدل ما كان معدناً قاسياً يحتاج إلى إخراج بالمعاول ثم صَهْر بالنار، أسال الله له عين القطر كأنها ماء \_ سبحان الله \_ ..

قال ذو القرنين: ﴿ عَالَوْنِ أُفْرِغُ عَلَيْهِ قِطْ رَا ﴾ فأفرغ عليه القطر \_ النحاس \_ فاشتبك النحاس مع قطع الحديد فكان قوياً.

﴿ فَمَا ٱسْطَلَعُوٓا أَن يَظْهَرُوهُ وَمَا ٱسْتَطَلْعُواْ لَهُ نَقْبَا ۞﴾.

قوله تعالى: ﴿فَمَا ٱسْطَلَعُوٓا﴾ و«ما استطاعوا» معناهما واحد، وسبق في قصة موسى مع الخضر ﴿مَا لَرْ تَسْتَطِع﴾.

﴿ فَمَا اَسْطَلَعُوا أَن يَظْهَرُوهُ ﴾ يعني أن يصعدوا عليه؛ لأنه عالٍ؛ ولأن الظاهر أنه أملس، فهم لا يستطيعون أن يصعدوا عليه.

﴿ وَمَا أَسَتَطَاعُواْ لَهُمْ نَقْبًا ﴾ لم تأتِ التاء في الفعل الأول (اسطاعوا) وأتت فيه ثانياً، وزيادة المبنى تدل على زيادة المعنى، أيهما أشق أن يصعدوا الجبل أو أن ينقبوا هذا الحديد؟

الجواب: الثاني أصعب ولهذا قال: ﴿وَمَا اَسْتَطَلَعُواْ لَمُ نَقّبًا﴾ لأنه حديد ممسوك بالنحاس، فصاروا لا يستطيعون ظهوره لعلوه وملاسته، فيما يظهر، ولم يستطيعوا له نقباً لصلابته وقوته، إذا صار سداً منيعاً وكفى الله شر هؤلاء المفسدين وهم يأجوج ومأجوج.

#### \* \* \*

﴿ قَالَ هَٰذَا رَحْمَةٌ مِن رَّيِّ فَإِذَا جَآءَ وَعْدُ رَبِّ جَعَلَمُ ذَكَّاً ۚ وَكَانَ وَعَدُ رَبِّ حَقًا ۞ ﴾.

قوله تعالى: ﴿ قَالَ هَذَا رَحْمَةٌ مِن رَبِي الله الها ذو القرنين وانظر إلى عباد الله الصالحين، كيف لا يسندون ما يعملونه إلى أنفسهم، ولكنهم يسندونه إلى الله \_ عز وجل \_ وإلى فضله، ولهذا لما قالت النملة حين أقبل سليمان بجنوده على وادي النمل، قامت خطيبة فصيحة: ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّمَلُ ادْخُلُواْ مَسَكِنَكُمْ لَا يَعْطِمَنَّكُمْ سُلَيْمَنُ وَخُنُودُو وَهُمْ لَا يَعْطِمَنَّكُمْ سُلَيْمَنُ وَخُنُودُو وَهُمْ لَا يَعْطِمَنَّكُمْ سُلَيْمَنُ وَخُنُودُو فَي وَهُمْ لَا يَعْطِمَنَّكُمْ سُلَيْمَنُ وَخُنُودُو فَي وَلَي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الل

بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ ٱلصَّكِلِحِينَ ﴿ [النمل: ١٨، ١٩]، أيضاً ذو القرنين \_ رحمه الله \_ قال: ﴿ هَلَا رَحْمَةٌ مِن رَبِيّ ﴾ وليس بحولي ولا قوتي، ولكنه رحمة به ورحمة بالذين طلبوا منه السد، أن حصل هذا الردم المنيع.

﴿ فَإِذَا جَآءَ وَعَدُ رَقِي ﴾ يعني بخروج هؤلاء المفسدين.

﴿ جَعَلَمُ دُكُاءً ﴾ يعني جعل هذا السد دكّاً، أي: منهدماً تماماً وسواه بالأرض، وقد صح عن النبي ﷺ أنه قال: «وَيْلُ لِلْعَرَبِ مِنْ شَرِّ قَدِ اقْتَرَب، فُتِحَ الْيَوْمَ مِنْ رَدْمِ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ مِثْلُ هَذِهِ وَحَلَّقَ بِإِصْبَعِهِ الْإِبْهَامِ وَالَّتِي تَلِيهَا » (١٦). يعني شيء يسير لكن ما ظهر فيه الشق لا بد أن يتوسع.

﴿ وَكَانَ وَعْدُ رَبِّي حَقًّا ﴾ فما هو هذا الوعد؟

الجواب: الوعد هو أن الله \_ سبحانه وتعالىٰ \_ يخرجهم في آخر الزمان، وذلك بعد خروج الدجال وقتله يخرج الله هؤلاء، يخرجهم في عالم كثير مثل الجراد أو أكثر «فَيَمُرُّ أَوَائِلُهُمْ عَلَى يخرجهم في عالم كثير مثل الجراد أو أكثر «فَيمُولُون: لَقَدْ كَانَ بِهَذِ بُحَيْرَةِ طَبَرِيَّةَ فَيَشْرَبُونَ مَا فِيهَا وَيَمُرُّ آخِرُهُمْ فَيَقُولُون: لَقَدْ كَانَ بِهَذِ مَرَّةً مَاءً» ثم «يُحصرُ نَبِيُّ اللهِ عِيسَى وَأَصْحَابُهُ» في جبل الطور، ويلحقهم مشقة ويرغبون إلى الله تعالى في هلاك هؤلاء، «فَيُرْسِلُ اللهُ عَلَيْهِمُ النَّغَفَ فِي رِقَابِهِمْ فَيُصْبِحُونَ فَرْسَى كَمَوْتِ نَفْسٍ وَاحِدة على كثرتهم، ميتين مِيتة رجل واحد، حتى تنتن الأرض من رائحتهم، فيرسل الله تعالى أمطاراً واحد، حتى تنتن الأرض من رائحتهم، فيرسل الله تعالى أمطاراً

<sup>(</sup>۱) متفق عليه. البخاري: كتاب: أحاديث الأنبياء، باب: قصة يأجوج ومأجوج، (٣٣٤٦). مسلم: كتاب: الفتن وأشراط الساعة، باب: اقتراب الفتنة، وفتح ردم يأجوج ومأجوج، (٢٨٨٠)، (٢).

تحملهم إلى البحر أو يرسل الله طيوراً فَتَحْمِلُهُمْ إلى البحر (١)، والله على كل شيء قدير، وهذه الأشياء نؤمن بها كما أخبر بها النبي على أما كيف تصل الحال إلى ذلك، فهذا أمره إلى الله عزّ وجل.

﴿ وَكَانَ وَعَدُ رَفِّ حَقًا ﴾ يعني وعد الله تعالى في خروجهم كان ﴿ حَقًا ﴾ أي: لا بد أن يقع كل ما وعد الله بشيء فلا بد أن يقع ؟ لأن عدم الوفاء بالوعد، إما أن يكون عن عجز، أو إما أن يكون عن كذب، والله \_ عزّ وجل \_ منزّة عنهما جميعاً عن العجز، وعن الكذب، فهو \_ عزّ وجل \_ لا يخلف الميعاد لكمال قدرته، وكمال صدقه.

## \* \* \*

﴿ وَتَرَكَنَا بَعْضَهُمْ يَوْمَبِذِ يَمُوجُ فِي بَعْضٍ وَنَفِخَ فِي الصَّورِ لَجَمَعْنَهُمْ جَمْعًا اللهُ وَلَفِخَ فِي الصَّورِ لَجَمَعْنَهُمْ جَمْعًا اللهُ عَلَيْهُمْ .

قوله تعالى: ﴿وَنَرَكْنَا بَعْضَهُمْ يَوْمَإِذِ ﴾ المفسرون الذين رأيت كلامهم يقولون: ﴿يَوْمَإِذِ ﴾ يعني إذا خرجوا صار "يموج بعضهم في بعض» ثم اختلفوا في معنى "يموج بعضهم في بعض» هل معناه أنهم يموجون مع الناس، أو يموج بعضهم في بعض يتدافعون عند الخروج من السد؟ وإذا كان أحد من العلماء يقول: ﴿وَرَرَكْنَا بَعْضَهُمْ يَوْمَإِذِ يَمُوجُ فِي بَعْضِ ﴾ يعني بعد السد، صاروا هم بأنفسهم يموج بعضهم في بعض، فإن كان أحدٌ يقول بهذا، فهو بأنفسهم يموج بعضهم في بعض، فإن كان أحدٌ يقول بهذا، فهو

<sup>(</sup>۱) جزء من حديث طويل رواه مسلم: كتاب: الفتن وأشراط الساعة، باب: ذكر الدجال وصفته وما معه، (۲۹۳۷)، (۱۱۰) وغيره.

أقرب إلى سياق الآية، لكن الذي رأيته أنهم يموج بعضهم في بعض يعني إذا خرجوا، ﴿وَتَرَكَّنَا بَعْضَهُمْ يَوْمَهِذِ﴾ أي: يومئذ يريد الله - عزّ وجل - خروجهم.

وَيُعْخَ فِي العُورِ النافخ إسرافيل أحد الملائكة الكرام، وكان النبي عَلَيْ يفتتح صلاة الليل بهذا الاستفتاح: «اللَّهُمَّ رَبَّ جَبْرَائِيلَ وَمِيكَائِيلَ وَإِسْرَافِيلَ فَاطِرَ السَّمُوَاتِ وَالأَرْضِ عَالِمَ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ وَمِيكَائِيلَ وَإِسْرَافِيلَ فَاطِرَ السَّمُوَاتِ وَالأَرْضِ عَالِمَ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ أَنْتَ تَحْكُمُ بَيْنَ عِبَادِكَ فِيما كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ اهْدِنِي لِمَا اخْتُلِفَ فِيهِ مِنَ الْحَقِّ بِإِذْنِكَ إِنَّكَ تَهْدِي مَنْ تَسَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ (۱)، هؤلاء الثلاثة الملائكة الكرام، كل واحد منهم موكل بما فيه حياة الحياة، جبريل موكل بما فيه حياة القلوب، ميكائيل بما فيه حياة النباس عند النبات وهو القَطْر، والثالث إسرافيل بما فيه حياة الناس عند الأولى: فَرَعٌ وصعق، ولا يمكن البعث، ينفخ في الصور نفختين. الأولى: فَرَعٌ وصعق، ولا يمكن الآن أن ندرك عظمة هذا النفخ، نفخ تفزع الخلائق منه وتصعق بعد ذلك، كلهم يموتون إلَّا من شاء الله، لشدة هذا النفخ وشدة وقعه، ما يمكن أن نتصور لأن الناس يفزعون، بل فزع من في السلوات ومن في الأرض ثم يصعقون ـ الله أكبر ـ. شيء عظيم كلما يتصوره الإنسان، يقشعر جلده من عظمته وهوله.

النفخة الثانية: يقول الله عزّ وجل: ﴿ثُمَّ نَفِخَ فِيهِ أُخَّرَىٰ فَإِذَا هُمْ نَفِخَ فِيهِ أُخَّرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنَظُرُونَ﴾ [الزمر: ٦٨].

النفخة الثانية يقوم الناس من قبورهم أحياء ينظرون، ماذا حدث؟! لأن الأجسام في القبور، يُنْزِل الله تعالى عليها مطراً

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم: كتاب: صلاة المسافرين وقصرها، باب: الدعاء في صلاة الليل وقيامه، (۷۷۰)، (۲۰۰) وغيره.

عظيماً ثم تنمو في داخل الأرض (١)، حتى إذا تكاملت الأجسام تكاملها التام نفخ في الصور نفخة البعث: ﴿ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنْظُرُونَ ﴾ [الزمر: ٦٨].

﴿ فَهَعَنَّهُمْ جَعًا ﴾ أي: جمعنا الخلائق ﴿ جَعًا ﴾ أي: جمعاً عظيماً، فهذا الجمع يشمَل: الإنس، والجن، والملائكة، والوحوش، وجميع الدواب، قال الله تبارك وتعالى: ﴿ وَمَا مِن دَابَةِ فِي الْأَرْضِ وَلَا طَلِيْرِ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْدِ إِلَّا أُمْمُ أَمْنَالُكُمْ مَّا فَرَّطْنَا فِي الْكِتَكِ مِن شَيَّوِ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِم يُحَنَّرُونَ ﴾ [الأنعام: ٣٨] كل الخلائق، حتى الملائكة \_ ملائكة السماء \_ كما قال الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَجَاءَ الله رَبُّكُ وَالْمَلُكُ صَفًا صَفًا كُو الفجر: ٢٢]. يا له من مشهد عظيم، الله أكبر.

#### \* \* \*

﴿وَعَرَضْنَا جَهَنَّمَ يَوْمَهِذِ لِلْكَافِرِينَ عَرْضًا ۞﴾.

﴿وَعَرَضْنَا﴾ أي عرضناها لهم فتكون أمامهم ـ اللّهم أجرنا منها \_.

<sup>(</sup>۱) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: (مَا بَيْنَ النَّفْخَتَيْنِ أَرْبَعُونَ شَهْراً قَالَ: أَرْبَعُونَ شَهْراً قَالَ: أَبَيْتُ قَالَ: أَرْبَعُونَ شَهْراً قَالَ: أَبَيْتُ قَالَ: أَرْبَعُونَ شَهْراً قَالَ: أَبَيْتُ قَالَ: أَبَيْتُ قَالَ: أَبَيْتُ قَالَ: أَبَيْتُ قَالَ: أَبَيْتُ قَالَ: ثُمَّ يُنْزِلُ اللهُ مِنْ السَّمَاءِ مَاءً فَيَنْبُتُونَ كَمَا يَنْبُتُ الْبَعُونَ سَنَةً قَالَ: أَبَيْتُ قَالَ: ثُمَّ يُنْزِلُ اللهُ مِنْ السَّمَاءِ مَاءً فَيَنْبُتُونَ كَمَا يَنْبُتُ الْبَعُلُ لَيْسَ مِنْ الإنسَانِ شَيْءً إِلَّا يَبْلَى إِلَّا عَظْماً وَاحِداً، وَهُو عَجْبُ النَّفُلُ لَيْسَ مِنْ الإنسَانِ شَيْءً إِلّا يَبْلَى إِلَّا عَظْماً وَاحِداً، وَهُو عَجْبُ اللَّذَنبِ وَمِنْهُ يُرَكِّبُ الْخَلْقُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ». متفق عليه. البخاري: كتاب: الذَّنبِ وَمِنْهُ يُرَكِّبُ الْخَلْقُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ». متفق عليه. البخاري: كتاب: النقسير، باب: ﴿ وَمُ يُفَخُ فِ الصُّورِ فَنَاثُونَ أَفْوَاجًا ﴾، (٤٩٣٥). مسلم: كتاب: الفتن وأشراط الساعة، باب: ما بين النفختين، (٢٩٥٥).

﴿جَهَنَّمَ﴾ اسم من أسماء النار.

﴿عَرَضًا﴾ يعني عرضاً عظيماً، ولذلك نُكِّر يعني عرضاً عظيماً تتساقط منه القلوب، ومن الحكم في إخبار الله ـ عزّ وجل ـ بذلك أن يصلح الإنسان ما بينه وبين الله، وأن يخاف من هذا اليوم، وأن يستعد له، وأن يصور نفسه وكأنه تحت قدميه، كما قال الصّديق رضى الله عنه:

كلنا مصبّع في أهله والموت أدنى من شراك نعله فتصور هذا وتصور أنه ليس بينك وبينه، إلّا أن تخرج هذه الروح من الجسد، وحينئذ ينتهي كل شيء.

﴿ ٱلَّذِينَ كَانَتَ أَعَنُهُمْ فِي غِطَآءٍ عَن ذِكْرِي وَكَانُواْ لَا يَسْتَطِيعُونَ سَمْعًا ﴿ ٱلَّذِينَ كَانُواْ لَا يَسْتَطِيعُونَ سَمْعًا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

قوله تعالى: ﴿كَانَتُ أَعْيُنُهُمْ فِي غِطَاءٍ عَن ذِكْرِي﴾ هؤلاء الكافرون كانت أعينهم في غطاء عن ذكر الله، لا ينظرون إلى ذكر الله، وقد ذكر الله تعالى فيما سبق ـ في نفس السورة ـ أنَّ ﴿عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِينَةٌ ﴾ [الكهف: ٥٧].

فالقلوب، والأبصار، والأسماع كلها مغلقة.

﴿ وَكَانُواْ لَا يَسْتَطِيعُونَ سَمْعًا ﴾ هـل الـمراد لا يريدون؟ كقوله تـعـالـــى: ﴿ هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ أَن يُنَزِّلَ عَلَيْنَا مَآبِدَةً مِنَ السَّمَآبِ ﴾ [المائدة: ١١٢]، أي: هل يريد؟ أو المعنى أنهم لا يستطيعون ﴿ سَمْعًا ﴾ أي سمع الإجابة، وليس سمع الإدراك؟

الجواب: يحتمل المَعْنَيَيْن جميعاً، وكلاهما حق.

﴿ أَفَحَسِبَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا أَن يَنْخِذُواْ عِبَادِى مِن دُوفِيٓ أَوَلِيَأَةً إِنَّا أَعْنَدْنَا جَهَنَّمَ لِلْكَفِرِينَ نُزُلًا ﷺ .

قوله تعالى: ﴿أَفَحَسِبَ﴾ أي: أفظن ﴿الَّذِينَ كَفَرُوٓا أَن يَنْخِذُواْ عِبَادِى مِن دُونِتَ أَوْلِيَآءً﴾ من هم عباده؟

الجواب: كل شيء فهو عبد الله: ﴿إِن كُلُّ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ
وَٱلْأَرْضِ إِلَّا ءَاتِي ٱلرَّمْنِ عَبْدًا ﴿ ﴿ اللهِ اللهِ عَبْدًا ﴿ ﴿ اللهِ اللهِ عَبْدًا مِن دُونَ اللهِ ؟
من دُونَ الله، أي: عُبد من دُونَ الله؟

الجواب: عبدت الملائكة، عبدت الرسل، وعبدت الشمس، وعبد القمر، وعبدت الأشجار، وعبدت الأحجار، وعبدت البقر! نسأل الله العافية، الشيطان يأتي ابن آدم من كل طريق.

﴿ وَمِن دُونِ أَوْلِيَا أَنَهُ يعني أربابا يدعونهم ويستغيثون بهم وينسون ولاية الله \_ عزّ وجل \_ يعني أيظن هؤلاء الذين فعلوا ذلك أنهم يُنصرون؟

**الجواب**: لا، لا يُنصرون، ومن ظن ذلك فهو مُخَبَّل في عقله.

﴿إِنَّا أَعَنَدْنَا جَهَنَّمَ لِلْكَفِيِنَ نُزُلًا ﴾ يعني أن الله عزّ وجل هيأ النار ﴿ زُلُا ﴾ للكافرين، ومعنى النُّزُل ما يقدمه صاحب البيت للضيف، ويحتمل أن يكون بمعنى المنْزِل، وكلاهما صحيح، فهم نازلون فيها، وهم يعطونها كأنها ضيافة، وبئست الضيافة.

﴿ قُلْ هَلْ نُلْبِئُكُمْ بِٱلْأَخْسَرِينَ أَعْمَلًا ۞ ﴿ .

قوله تعالى: ﴿قُلَ﴾ أي يا محمد للأمة كلها: ﴿هَلَ نُنَبِّكُمُ بِٱلْأَخْسَرِينَ أَعْمَلًا﴾.

الجواب: نعم.

نريد أن نُخبَر عن الأخسرين أعمالاً، حتى نتجنب عمل هؤلاء، ونكون من الرابحين، وقد بين الله تعالى في سورة العصر أن كل إنسان خاسر، إلا من اتصف بأربع صفات:

١ ـ الذين آمنوا.

٢ \_ وعملوا الصالحات.

٣ \_ وتواصوا بالحق.

٤ \_ وتواصوا بالصبر.

وهنا يقول:

﴿ ٱلَّذِينَ ضَلَّ سَعَيْهُمْ فِي ٱلْحَيَوَةِ ٱلدُّنْيَا وَكُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعًا ﴿ ٱللَّهُ مَا يَحْسِنُونَ صَلَّا سَعَيْهُمْ فِي الْحَيْوَةِ ٱلدُّنْيَا وَكُمْ يَحْسِنُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعًا ﴿ ﴾.

قوله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ ضَلَّ سَعَيْهُمْ فِي الْخَيْوَ الدّنْيا ﴾ يعني ضاع سعيهم وبَطل في الحياة الدنيا لكنهم: ﴿ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صَنْعًا ﴾ فَغُطي عليهم الحق ـ والعياذ بالله ـ وظنوا وهم على باطل أن الباطل هو الحق، وهذا كثير، فاليهود مثلاً يظنون أنهم على حق، والنصارى يظنون أنهم على حق، والشيوعيون يظنون أنهم على حق، والشيوعيون يظنون أنهم على حق، كل واحد منهم يظن أنه على حق، ولذلك مكثوا على ما هم عليه، ومنهم من يعلم أنه ليس على حق، لكنه ـ والعياذ بالله ـ لاستكباره واستعلائه أصر على ما هو عليه.

﴿ أُوْلَئِهِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِتَايَتِ رَبِهِمْ وَلِقَآبِهِ عَجَطَتَ أَعَمَالُهُمْ فَلَا نُقِيمُ لَمُمْ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ وَزْنَا ﷺ .

قوله تعالى: ﴿ يِتَايَاتِ رَبِّهِمْ ﴾ الكونية أو الشرعية؟

الظاهر كلتاهما، لكن الذين كذبوا الرسول على كذبوا بالآيات الشرعية، ولم يكذبوا بالآيات الكونية، والدليل أن الله تعالى أخبر أنهم إذا سُئلوا: من خلق السموات والأرض؟ يقولون: الله \_ عزّ وجل \_، ولا أحد منهم يدعي أن هنالك خالقاً آخر مع الله، لكنهم كذبوا بالآيات الشرعية، كذبوا الرسول على كذبوا بما جاء به، فهم داخلون في الآية.

﴿ وَلِقَآبِهِ ﴾ أي: كذبوا بلقاء الله، ومتى يكون لقاء الله؟

الجواب: يكون يوم القيامة، فهؤلاء كذبوا بيوم القيامة وجادلوا، وأُروا الآيات ولكنهم أصروا، قال الله تعالى: ﴿ أُولَمْ يَرَ الْإِنسَانُ أَنَا خَلَقْنَهُ مِن نَظْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُبِينٌ ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلَا ﴾ [يَس: ٧٧ ـ ٧٨] يكذبنا فيه فقال: ﴿ مَن يُحِي الْعِظْمَ وَهِيَ رَمِيمٌ ﴾ [يس: ٧٧] تَحَدِّ! من يحييها؟ رميم لا فيها حياة ولا شيء؟

﴿ قُلْ يُحْيِيهَا الَّذِى آنشَاهَاۤ أَوَّلَ مَرَّةً ﴾ [يـس: ٧٩] ومـن الـذي أنشأها أوّل مرة؟

الجواب: هو الله، والإعادة أهون من الابتداء كما قال الله عسر وجل و الله على الله على الله على الله على أهون على أهون على الله على أهون على أهون على أهون على الله واحياء العظام وهي رميم:

۱ ـ أن الله تعالى ابتدأها، ولما قال زكريا حين بُشِّر بالولد وكان قد بلغ في الكِبَر عتيا، إن امرأته عاقر، قال الله تعالى: ﴿قَالَ كَذَلِكَ قَالَ رَبُّكَ هُوَ عَلَى مَيِّنُ وَقَدْ خَلَقْتُكَ مِن قَبْلُ وَلَمْ تَكُ شَيْئًا ﴾ [مريم: ٩]، فالذي خلقك من قبل، وأنت لم تكن شيئاً قادر على أن يجعل لك ولداً.

٢ ـ ﴿ وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيـ مُ ﴾ [يس: ٧٩] وإذا كان الله بكل خلق عليماً، فإنه لن يتعذر عليه أن يخلق ما يشاء، من الذي يمنعه إذا كان عليماً بكل خلق؟

الجواب: لا أحد يمنعه.

٣ - ﴿ اللَّذِى جَعَلَ لَكُمُ مِّنَ الشَّجَرِ الْأَخْضَرِ نَارًا فَإِذَا أَنتُم مِّنَهُ تُوقِدُونَ ﴾ [يس: ٨٠] شجر أخضر يخرج منه نار، فالشجر الأخضر يضرب بالزند ثم ينقدح ناراً، وكان العرب يعرفون هذا، فالذي يخرج هذه النار، وهي حارة يابسة من غصن رطب بارد، يعني متضادان غاية التضاد، قادر على أن يخلق الإنسان، أو أن يعيد خلق العظام وهي رميم، ثم حقق هذه النار بقوله: ﴿ فَإِذَا آنتُم مِّنَهُ مُّنَهُ مُّنَهُ مُّنَهُ .

٤ - ﴿ أُولَيْسَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِقَادِرٍ عَلَىٰ أَن يَعْلُقَ مِثْلَهُمْ ﴾؟ [بس: ٨١].

الجواب: بلى، قال الله تعالى: ﴿لَخَلْقُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ السَّمُوتِ وَٱلْأَرْضِ السَّمُواتِ السَّمُواتِ السَّمُواتِ النَّاسِ ﴿ [غافر: ٥٧] فالذي خلق السَّمُوات والأرض بِكِبَرِهَا، وعظمها قادر على أن يعيد جزءاً من لا شيء بالنسبة للأرض، من أنت يا ابن آدم بالنسبة للأرض؟ لا شيء، أنت خلقت منها، أنت بعض يسير منها، فالذي قدر على خلق

السمُوات والأرض، قادر على أن يخلق مثلهم، قال الله تعالى مجيباً نفسه: ﴿ كِلَنْ ﴾ [يس: ٨١].

٥ ـ ﴿ وَهُوَ اَلْخَلَّقُ الْعَلِيمُ ﴾ [يس: ٨١] الخلَّاق صيغة مبالغة، وإن شئت فاجعلها نسبة، يعني أنه موصوف بالخلق أزلا وأبدا، وهو تأكيد لقوله قبل: ﴿ وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيمُ ﴾ [يس: ٧٩].

٦ - ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُۥ إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ﴾
 [يس: ٨٢] لا يحتاج إلى عمال ولا بنَّائين ولا أحد ﴿كُن فَيكُونُ﴾؛ ولهذا قال عزّ وجل: ﴿إِن كَانَتْ إِلَّا صَيْحَةً وَحِدَةً وَحِدَةً وَإِذَا هُمْ جَمِيعٌ لَدَيْنَا مُحْضَرُونَ﴾ [يس: ٥٣]، كلمة واحدة.

٧ ـ ﴿ فَسُبْحَانَ ٱلَّذِى بِيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ [يس: ٨٣] كـل شيء فبيده ملكوته ـ عزّ وجل ـ يتصرف كما يشاء، فنسأله ـ عزّ وجل ـ أن يهدينا صراطه المستقيم.

٨ = ﴿ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [يس: ٨٣] فهذا هو الدليل الثامن.
 وإنما كان دليلاً ؛ لأنه لولا رجوعنا إلى الله = عز وجل = لكان وجودنا عبثاً ، وهذا ينافي الحكمة ، فتأمل سياق هذه الأدلة الثمانية في هذا القول الموجز ، ومع ذلك ينكرون لقاء الله .

في قوله: ﴿ بِنَايَتِ رَبِّهِم ﴾ إلزام لهم بالإيمان؛ لأنه كونه ربهم \_ عزّ وجل \_ يجب أن يطيعوه وأن يؤمنوا به، لكن من حقت عليه كلمة العذاب فإنه لا يؤمن.

﴿ فَهِطَتُ أَعْمَلُهُمْ ﴾ يعني بَطَلَت ولم ينتفعوا بها، حتى لو أن الكافر أحسن وأصلح الطرق وبنى الرَّبط، وتصدق على الفقراء فإن ذلك لا ينفعه، إن أراد الله أن يثيبه عجل الله له الثواب في الدنيا، أما في الآخرة فلا نصيب له، نعوذ بالله نسأل الله الحماية

والعافية، لأن أعماله حبطت، ولكن هل يحبط العمل بمجرد الردة أم لا بد من شرط؟

الجواب: لا بد من شرط، وهو أن يموت على ردته، قال الله تعالى: ﴿ وَمَن يَرْتَدِدُ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَيَمُتُ وَهُو كَافِرُ قَال الله تعالى: ﴿ وَمَن يَرْتَدِدُ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَيَمُتُ وَهُو كَافِرُ فَاللهُ عَلَيْهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةُ ﴾ [البقرة: ٢١٧]. أما لو ارتد، ثم مَنَّ الله عليه بالرجوع إلى الإسلام، فإنه يعود عليه عمله الصالح السابق للردة.

﴿ فَكَ نُقِيمُ لَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ وَزَنَا ﴿ يعني أَنه لا قدر لهم عندنا ولا ميزان، وهو كناية عن سقوط مرتبتهم عند الله عزّ وجل.

وقيل: إن المعنى أننا لا نزنهم، لأن الوزن إنما يحتاج إليه لمعرفة ما يترجح من حسنات أو سيئات، والكافر ليس له عمل حتى يوزن، ولكن الصحيح أن الأعمال توزن كُلّها، قال الله تعالى: ﴿فَأَمّا مَن ثَقُلَتُ مَوَزِينَهُ ﴿ إِنَّ فَهُوَ فِي عِشَةِ رَّاضِيَةِ ﴿ وَأَمّا مَن ثَقُلَتُ مَوَزِينَهُ ﴿ إِنَّ فَهُو فِي عِشَةِ رَّاضِيَةِ ﴿ وَأَمّا مَن ثَقُلَتُ مَوَزِينَهُ ﴿ فَالْمَاهُ هَاوِينَةٌ ﴿ وَمَا أَدُرَنكَ مَا هِيَة ﴿ مَن خَفّت مَوَزِينَهُ إِن فَامُتُم هَاوِينَةٌ ﴿ وَمَا أَدُرنكَ مَا هِيَة ﴿ القارعة: ١ - ١١]. فيقام الوزن؛ لإظهار الحجة عليه، والمسألة هذه فيها خلاف.

## \*\*\*\*

﴿ وَالِكَ جَزَاؤُمُ جَهَنَّمُ بِمَا كَفَرُواْ وَاتَّخَذُواْ ءَايَتِي وَرُسُلِي هُزُوا ﴿ اللَّهِ .
قوله تعالى: ﴿ وَاللَّهِ يعني ذلك المذكور من أنه لا يقام لهم الوزن وأن أعمالهم تكون حابطة.

﴿ جَزَاقُهُمْ جَهَنَّمُ بِمَا كَفَرُوا ﴾ الباء للسببية و(ما) مصدرية وتقدير الكلام: بكفرهم.

﴿ وَأَتَّخَذُوا عَايَدِي وَرُسُلِي هُزُوًّا ﴾ قوله: ﴿ وَأَتَّخَذُوٓا ﴾ معطوفة على

﴿ كَفَرُوا﴾ أي: بما كفروا واتخذوا، فهم \_ والعياذ بالله \_ كفروا وتعدى كفرهم إلى غيرهم، صاروا يستهزئون بالآيات، ويستهزئون بالرسل، ولم يقتصروا على كفرهم بالله.

﴿ هُزُوا ﴾ أي: محلَّ هُزؤ، يسخرون منهم، ولهذا قال الله عزّ وجل للرسول ﷺ: ﴿ وَإِذَا رَءَاكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا إِن يَنْخِذُونَكَ اللهِ مُزُوا ﴾ [الأنبياء: ٣٦] ويقولون: ﴿ أَهَنَذَا ٱلَّذِى بَعَثَ ٱللهُ رَسُولًا ﴾! [الفرقان: ٤١]، والاستفهام هنا لا يخفى أنه للتحقير، أهذا السرسول! ﴿ إِن كَادَ لَيُضِلُنَا عَنْ ءَالِهَتِنَا لَوْلاَ أَن صَبَرْنَا عَلَيْهَا ﴾ [الفرقان: ٤٢]. أعوذ بالله؛ يفتخرون أنهم صبروا على آلهتهم وانتصروا لها.

ثم ذكر ثواب الذين آمنوا وعملوا الصالحات، أسأل الله أن يجعلني وإياكم منهم فقال:

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِلِحَنتِ كَانَتَ لَمُمَّ جَنَّنَتُ ٱلْفِرْدَوْسِ نُرُّلًا ﷺ .

بدل ما كانت جهنم نزلا للكافرين، صارت جنات الفردوس نزلا للمؤمنين، لكن بشرطين:

1 - الإيمان ٢ - العمل الصالح. والإيمان محله القلب، والعمل الصالح محله الجوارح، وقد يراد به أيضاً عمل القلب، كالتوكل والخوف والإنابة والمحبة، وما أشبه ذلك.

و ﴿ اَلصَّلِحَتِ ﴾ هي التي كانت خالصة لله، وموافقة لشريعة الله.

ولا يمكن أن يكون العمل صالحاً إلَّا بهذا، الإخلاص لله، والموافقة لشريعة الله، فمن أشرك؛ فعمله غير صالح، ومن ابتدع

فعمله غير صالح، ويكون مردوداً عليهما، ودليل ذلك قوله تبارك وتعالى في الحديث القدسي: «أَنَا أَغْنَى الشُّرَكَاءِ عَنِ الشُّرْكِ مَنْ عَمِلَ عَمَلاً أَشْرَكَ فِيهِ مَعِي غَيْرِي تَرَكْتُهُ وَشِرْكَهُ»(١).

وقال النبي ﷺ: «مَنْ عَمِلَ عَمَلاً لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدَّ» (٢). أي: مردود عليه، فصار العمل الصالح ما جمع وصفين: الإخلاص لله، والمتابعة لشريعة الله، أو لرسول الله؟

الجواب: لشريعة الله أحسن، إلّا إذا أريد بالمتابعة لرسول الله، الجنس، دون محمد ﷺ فنعم، لأن المؤمنين من قوم موسى وقوم عيسى يدخلون في هذا.

﴿ كَانَتُ لَمُمْ جَنَّتُ ٱلْفِرْدَوْسِ نُزُلًا ﴾ قوله: ﴿ كَانَتُ لَمُمْ ﴾ هل المراد بالكينونة هنا الكينونة الماضية، أو المراد تحقيق كونها نزلاً لهم؟ كقوله تعالى: ﴿ وَكَانَ اللّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ ؟ نقول: الأمران واقعان، فكانت في علم الله نزلا لهم، وكانت نزلا لهم على وجه التحقيق؛ لأن «كان» قد يسلب منها معنى الزمان، ويكون المراد بها التحقيق.

﴿ جَنَّتُ ٱلْفِرْدَوْسِ نُزُلًا ﴾ هل هذا من باب إضافة الموصوف إلى صفته، أو لأن الفردوس هو أعلى الجنَّات، والجنَّات الأُخرى تحته؟

<sup>(</sup>١) رواه مسلم: كتاب: الزهد والرقائق، باب: من أشرك في عمله غير الله، (٢٩٨٥)، (٤٦) وغيره.

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم، كتاب: الأقضية، باب: نقض الأحكام الباطلة ورد محدثات الأمور، (۱۷۱۸)، (۱۷).

الجواب: الظاهر الثاني لأنه ليس جميع المؤمنين الذين عملوا الصالحات ليسوا كلهم في الفردوس، بل هم في جنات الفردوس، والفردوس قال النبي ﷺ: «فَإِنَّهُ أَوْسَطُ الْجَنَّةِ وَأَعْلَى الْجَنَّةِ وَفَوْقَهُ عَرْشُ الرَّحْمَنِ وَمِنْهُ تَفَجَّرُ أَنْهَارُ الْجَنَّةِ»(١) أعلى الجنة ووسط الجنة معناه أن الجنة مثل القبّة، وفيه أيضاً وصف رابع: ومنه تفجر أنهار الجنة.

## \* \* \*

﴿خَلِدِينَ فِيهَا لَا يَبْغُونَ عَنْهَا حِوْلًا ﴿ ۗ ﴾.

قوله تعالى: ﴿خَلِدِينَ فِهَا﴾ أبداً، ولا نزاع في هذا بين أهل السنة.

﴿لَا يَبْغُونَ عَنْهَا حِولًا ﴾ أي لا يطلبون عنها بدلاً ، ﴿حِولًا ﴾ أي: تحولا ؛ لأن كل واحد راض بما هو فيه من النعم، وكل واحد لا يرى أن أحداً أكمل منه ، وهذا من تمام النعيم ، أنت مثلاً لو نزلت قصراً منيفاً فيه من كل ما يبهج النفس، ولكنك ترى قصر فلان أعظم منه ، هل يكمل سرورك ؟

الجواب: من يريد الدنيا لا يكمل سروره، لأنه يرى أن غيره خير منه، لكن في الجنة، وإن كان الناس درجات، لكن النازل منهم ـ وليس فيهم نازل ـ يرى أنه لا أحد أنعم منه، عكس أهل النار، أهل النار يرى الواحد منهم أنه لا أحد أشد منه، وأنه أشدهم عذاباً.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري: كتاب: الجهاد والسير، باب: درجات المجاهدين في سبيل، (۲۷۹۰).

﴿لَا يَبَغُونَ عَنْهَا حِولًا﴾ يعني لو قيل للواحد: هل ترغب أن نجعلك في مكان آخر غير مكانك لقال: «لا»، وهذا من نعمة الله على الإنسان أن يقنع الإنسان بما أعطاه الله \_ عز وجل \_ وأن يطمئن ولا يقلق.

## 黎 泰 泰

﴿ قُل لَو كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِكَلِمَنتِ رَقِ لَنَفِدَ ٱلْبَحَرُ قَبَلَ أَن نَنفَدَ كَلِمَتُ رَقِي وَلَوْ جِثْنَا بِمِثْلِهِ، مَدَدًا ۞﴾.

قوله تعالى: ﴿قُلَ﴾ أي: يا محمد: ﴿لَوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا﴾ يعني حبراً يكتب به ﴿لِكَلِمَاتِ رَقِي﴾.

﴿لَنَهُ الْبَحَرُ ﴾ قبل أن تنفد كلمات الله \_ عز وجل \_، لأنه المدبر لكل الأمور، وبكلمة ﴿كُن ﴾ لا نفاد لكلامه \_ عز وجل \_، بل أن في الآية الأخرى ﴿وَلَوَ أَنَّمَا فِي الْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقَلَامُ ﴾، أن في الآية الأخرى ﴿وَلَوَ أَنَّمَا فِي الْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقَلَامُ ﴾، أي: لو كان أقلاماً ﴿وَٱلْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَّا نَفِدَتْ كَلِمنتُ اللَّهُ ﴾ [لقمان: ٢٧]. لَنفِد البحر وتكسرت الأقلام وكلمات الله \_ جلَّ وعلا \_ باقية.

﴿ وَلَوْ جِنْنَا بِمِنْلِهِ مَدَدًا ﴾ يعني زيادة، فإن كلمات الله لا تنفد، وفي هذا نص صريح على إثبات كلام الله \_ عز وجل \_، وكلمات الله \_ عز وجل \_ كونية، وشرعية، أما الشرعية فهو ما أوحاه إلى رسله، وأما الكونية فهي ما قضى به قَدَرهُ ﴿ إِنَّمَا آمُرُهُ وَالَا أَمْرُهُ وَالَهُ لَكُونَ فَيكُونُ ﴾ [بس: ١٨]، وكل شيء إذا ألا فهو يقول لكل شيء ﴿ كُن فَيكُونُ ﴾ ومن بإرادته، إذا فهو يقول لكل شيء ﴿ كُن فَيكُونُ ﴾، ومن الكلمات الشرعية ما أوحاه \_ عز وجل \_ إلى من دون الرسل، كالكلمات التي أوحاها إلى آدم، فإن آدم عليه الصلاة والسلام،

نبي وليس برسول، وقد أمره الله ونهاه، والأمر والنهي كلمات شرعية.

### \* \* \*

﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِتْلَكُمْ بُوحَىٰ إِلَىٰ أَنَمَا ۚ إِلَاهُكُمْ إِلَٰهٌ وَمِيَّذٌ فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ رَبِّهِ ِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَلِيحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ۞﴾.

قوله تعالى: ﴿قُلْ إِنَّما أَنَّا بَشَرٌ ﴾ يعني أعلن للملأ أنك لست ملكاً، وأنك من جنس البشر ﴿إِنَّما أَنَّا بَشَرٌ مِتَلَكُرٌ ﴾ وذكر المثلية لتحقيق البشرية، أي: أنه بشر لا يتعدى البشرية، ولذلك كان عليه الصلاة والسلام ـ يغضب كما يغضب الناس، وكان يهم يمرض كما يمرض كما يموض الناس، وكان يجوع كما يجوع الناس، وكان يعطش كما يعطش الناس، وكان يتوقى الحر كما يتوقاها الناس، وكان يتوقى سهام القتال كما يتوقاها الناس، وكان ينسى كما ينسى الناس، كل الطبيعة البشرية ثابتة للرسول ـ عليه الصلاة والسلام ـ وكان له ظِلٌ كما يكون للناس.

أمّا من زعم أن الرسول عَلَيْ نُورَاني، ليس له ظل فهذا كذب بلا شك، فإن الرسول عَلَيْ كغيره من البشر له ظل ويستظل أيضاً، ولو كان الرسول عَلَيْ ليس له ظل، لنقل هذا نقلاً متواتراً؛ لأنه من آيات الله \_ عزّ وجل \_ إذاً الرسول عَلَيْ بشر مثل الناس، وهل يقدر الرسول عَلَيْ أن يجلب للناس نفعاً أو ضراً؟

الجواب: لا، كما أمره الله \_ عزّ وجل \_ أن يقول: ﴿ فُلُ إِنِّ لَا أَمْلِكُ لَكُرُ ضَرَّا وَلَا رَشَدًا ﴾ [الجن: ٢١]، ومن العجب أن أقواماً لا يزالون موجودين، يتعلقون بالرسول ﷺ أكثر مما يتعلقون بالله \_ عزّ وجل \_ إذا ذكر الرسول ﷺ اقشعرت جلودهم، وإذا ذكر الله

كأن لم يُذكر! حتى إن بعضهم يؤثر أن يحلف بالرسول على دون أن يحلف بالله ـ عز وجل ـ وحتى إن بعضهم يرى أن زيارة قبر الرسول على أفضل من زيارة الكعبة، ولقد شاهدت أناساً حُجزوا عن المدينة في أيام الحج لقرب وقت الحج، لأنه إذا قرب وقت الحج منعوهم من الذهاب إلى المدينة، لئلًا يفوتهم الحج، يبكي! يقول: أنا منعت من الأنوار، ومنعت من كذا وكذا ويعدد ما نسيته الآن، فيقال له: أنت لماذا جئت؟ قال: جئت لمشاهدة الأنوار كأنه ما جاء إلا لزيارة المدينة، ونسي أنه جاء ليؤدي فريضة الحج، وسبب ذلك الجهل؛ وأن العلماء لا يبينون للعامة، وإلا فالعامي عنده عاطفة جياشة لو أنه أخبر بالحق لرجع إليه.

﴿ يُوحَىٰ إِلَى ﴾ هذا هو الميزة للرسول عَلَيْ ، أنه يوحى إليه، وغيره لا يوحى إليه، إلّا إخوانه من المرسلين عليهم الصلاة والسلام.

﴿ أَنَّما إِلَهُكُمُ إِلَهُ وَبَحِدٌ ﴾ هذه الجملة حصر، كأنه قال: لا إله إلا واحد، واستفدنا أنها للحصر من "إنَّما»؛ لأن كلمة "إنما» من أدوات الحصر، تقول: "إنما زيد قائم» يعني ليس له وصف غير القيام، وتقول: "إنما العلم بالتعلم» وليس هناك طريق للعلم إلّا بالتعلم.

﴿ فَنَ كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ رَبِّهِ عَ أَي: يُأمِّل أَن يلقى الله \_ عزّ وجل \_ ويؤمن بذلك.

﴿ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَلِحًا ﴾ دعوة يسيرة سهلة، أتريد أن تلقى ربك وقلبك مملوء بالرجاء ؟ إذا كان كذلك ﴿ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ . كل إنسان عاقل يرجو لقاء الله \_ عزّ وجل \_

ولقاء الله عزّ وجل ليس ببعيد، قال الله تعالى: ﴿ مَن كَانَ يَرَجُواْ لِقَاءَ الله تعالى: ﴿ مَن كَانَ يَرَجُواْ لِقَاءَ الله تعالى: ﴿ مَن كَانَ يَرَجُواْ لِقَاءَ اللهِ فَإِنَّ أَجَلَ اللهِ عَلَيْهُ ﴾ [العنكبوت: ٥]. قال بعض العلماء: إن قوله ﴿ فَإِنَّ أَجَلَ اللهِ لَا يَتِ العلماء: إن قوله ﴿ فَإِنَّ أَجَلَ اللهِ لَا يَتِ المعنى قولِهم «كل آتٍ قريب».

﴿ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكِ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ إذا قال قائل: ألستم قررتم أن العمل الصالح، لا بد فيه من إخلاص ومتابعة؟ قلنا: بلى، لكنه لما كان الإخلاص ذا أهمية عظيمة ذكره تخصيصاً بعد دخوله ضمن قوله: ﴿ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَلِحًا ﴾.

وتأمل قوله: ﴿ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ ﴾ ليتبين لك أنه جلَّ وعلا حقيق بأن لا يشرَك به؛ لأنه الرب الخالق المالك المدبر لجميع المخلوقات، إننا نقول بقلوبنا وألسنتنا: «ربنا الله» ونسأل الله تعالى الاستقامة حتى ندخل في قوله تعالى:

﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُواْ رَبُنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَنَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمُنَةِكُهُ اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَنَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمُلَتَهِكُهُ أَلَّا تَخَافُوا وَلَا تَحْزَنُوا وَأَبْشِرُوا بِٱلْجَنَّةِ الَّتِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ [فصلت: ٣٠].

والحمد لله الذي وفقنا لإكمال هذه السورة، وصلّى الله وسلّم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين.



رَفْعُ معِس ((رَجَعُ) (النَجَسَّ) (أَسِكْنَرُ (النِيْرُ (الِنْوَدِي/سِت

# فهرس الفوائد العلمية في تفسير سورة الكهف لابن عثيمين رحمه الله تعالى

| سفحة | الفائدة الفائدة الع                                     |
|------|---------------------------------------------------------|
| ٨    | حالات وصف الله تعالى لنبيه ﷺ بالعبودية                  |
| ١.   | التفسير بالمقابلة                                       |
| ۱۲   | الرد على من قال بفناء النار                             |
| ۱۳   | «عزير» ليس بنبي ولكنه عبد صالح                          |
| ۱۷   | إذا تأملت القرآن تجد أنه غالباً يقدم الشرع على الخلق    |
| 19   | العبرة بحسن العمل لا بكثرته                             |
| 4 ٤  | توجيه قوله تعالى: ﴿ إِلَّا لِنَعْلَمَ﴾                  |
| ۲۲   | التعبير من الله تعالى بـ«نحن» وتوجيهه                   |
| ۲۸   | الاستفهام إذا ضمن معنى النفي فهو مشرب معنى التحدي       |
| 1.7  | الجمع بين الآيات التي وردت بلفظ «من أظلم» ٢٩،           |
| ۸۰   | الرد على من قال بدوران الأرض٣٢                          |
| 40   | الحكمة من تقليب أصحاب الكهف                             |
| ٤٦   | حكم تعليق الفعل بالمشيئة لمن أراد فعل شيء في المستقبل   |
| ٤٨   | «عسى» إذا كانت من الخالق فهي للوقوع، ومن المخلوق للترجي |
| ٨٥   | الصفات المنفية عن الله تعالى                            |
| ٨٩   | لم يخلق الله شيئاً بيده إلا آدم وجنة عدن                |
| ۹.   | آدم عليه السلام نبي وليس برسول                          |
| ٩١   | هل إبليس من الملائكة أم من الجن                         |
| 117  | الخضر ليس بنبي                                          |
| ۱۲.  | إثبات الإرادة للجمادات، ونفي المجاز في القرآن           |
| 171  | الفرق بين السين وسوف                                    |

| صفحة | الص           | الفائدة                     |
|------|---------------|-----------------------------|
|      | <del>-</del>  |                             |
| ۲۳۱  | ي آدم ولا فرق | أشكال يأجوج ومأجوج مثل بني  |
| 127  | ·             | هل العمل يحبط بمجرد الردة . |

|        | رَفْعُ                                                                       |
|--------|------------------------------------------------------------------------------|
| الفهرس | معِيں (الرَّجِيلِ) (النَجَّن يَّ<br>(أَسِلَنَهُ) (انفِرُهُ (الفِرُووكِ فِيسِ |
|        |                                                                              |

| الصفحة | الموضوع                                                                                                                  |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥      | * المقدمة                                                                                                                |
| ٧      | – تفسير سورة الكهف                                                                                                       |
| ٧      | تفسير قوله تُعالىٰ: ﴿ ٱلْحَبْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي آنَزُلُ عَلَىٰ عَبْدِهِ ٱلْكِئْلَبِ ﴿ ﴾                                  |
| ٩      | تفسير قوله تعالىٰ: ﴿ فَيَتِمُا لِبُتُنذِرَ بَأْسًا شَدِيدًا مِن لَّدُنْهُ ﴿ ﴾                                            |
| ۱۲     | تفسير قوله تعالىٰ: ﴿مُنكِيْنِكَ فِيهِ أَبَدًا ۞﴾                                                                         |
| ۱۳     | تفسير قوله تعالىٰ: ﴿وَيُنذِرَ ٱلَّذِينَ قَالُواْ ٱلَّخَكَذَ ٱللَّهُ وَلَدًا ۞                                            |
| ۱۳     | تفسير قوله تعالىٰ: ﴿ مَّا لَمُهُم بِهِ مِنْ عِلْمِ وَلَا لِآبَابِهِمُّ ۞ ﴾                                               |
| 17     | تفسير قوله تعالىٰ: ﴿فَلَعَلَّكُ بَنْخِعٌ نَفْسَكَ عَلَىٰ ءَاثَنِّرِهِمْ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ                  |
| 17     | تفسير قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى ٱلأَرْضِ زِينَةً ۚ ۞ ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى ٱلأَرْضِ زِينَةً ۖ ۞ ﴿ |
| ۲.     | تَفْسِير قُولُهُ تَعَالَىٰ: ﴿ وَإِنَّا لَجَعِلُونَ مِمَا عَلَيْهَا صَعِيدًا جُزُزًا ۗ ۞ ﴾                                |
| ۲١     | تفسير قوله تعالىٰ: ﴿ أَمْ حَسِبْتُ أَنَّ أَصْحَكِ ٱلْكُهْفِ وَالرَّفِيمِ ۗ ۞ ﴾                                           |
| 27     | تفسير قوله تعالىٰ: ﴿ إِذْ أَوَى ٱلْفِتْـيَةُ إِلَى ٱلْكَهْفِ فَقَالُواْ رَبِّنَآ ۚ ۞                                     |
| 22     | تفسير قوله تعالىٰ: ﴿ فَضَرَبْنَا عَلَىٰ ءَاذَانِهِمْ فِي ٱلْكَمْفِ ۞﴾.                                                   |
| 7      | تفسير قوله تعالىٰ: ﴿ ثُمُّ بَعَشَهُمْ لِنَعْلَمُ أَيُّ ٱلْجِزْيَةِ اَحْصَىٰ                                              |
| 40     | تفسير قوله تعالىٰ: ﴿ غَنُ نَقُصُ عَلَيْكَ نَبَأَهُم ۚ بِالْحَقِّ ۚ إِنَّهُمْ فِتْكَةً ﴿ ﴾                                |
| 27     | تفسير قوله تعالىٰ: ﴿ وَرَبَطْنَا عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ إِذْ قَامُواْ فَقَالُواْ رَبُّنَا ﴿ ﴾                                |
| 44     | تفسير قوله تعالىٰ: ﴿ هَٰتَؤُكُّو ۚ قَوْمُنَا ٱلَّخَالُوا مِن دُونِيةٍ ۚ اَلِهَا أَنَّى                                   |
| ٣.     | تفسير قوله تعالىٰ: ﴿ وَإِذِ آعَنَزَلْنُتُومُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ إِلَّا ٱللَّهَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ                        |
| 37     | تفسير قوله تعالىٰ: ﴿ وَرَرَى ٱلشَّمْسَ إِذَا طَلَعَت تَّزَوْرُ عَن كَهْفِهِمْ ﴿ ﴾                                        |
| 30     | تفسير قوله تعالىٰ: ﴿وَتَحْسَبُهُمْ أَيْقَكَاظُا وَهُمْ رُقُودٌ ﴿ ﴿                                                       |
| ٣٧ .   | تفسير قوله تعالىٰ: ﴿وَتَحْسَبُهُمْ أَنِقَكَأَظُا وَهُمْ رُقُودٌ ۗ ۞ ۗ                                                    |
| ٤٠     | تَفْسَيْرُ قُولُهُ تَعَالَىٰ: ﴿ إِنَّهُمْ إِنْ يُظْهَرُواْ عَلَيْكُوْ يُرْجُمُوكُمْرِ ۞ ﴾                                |
| ٤٠     | تفسير قوله تعالىٰ: ﴿وَكَاذَٰلِكَ أَعْثَرُنَا عَلَيْهِمْ لِيُعْلَمُوٓاً ۞﴾.                                               |

| صفحة<br>ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | <u>yı                                    </u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | الموضوع            |
|----------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| ٤٢                                           | ﴿ سَيَقُولُونَ ثَلَنْتُهُ تَابِعُهُمْ كَلْبُهُمْ ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | تفسير قوله تعالىٰ: |
| ٤٤                                           | ﴿ وَلَا نَقُولَنَ لِشَاٰىٰءِ إِنِّي فَاعِلُّ ذَلِكَ غَدًا ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | تفسير قوله تعالىٰ: |
| ٤٤                                           | ﴿ إِلَّا أَن يَشَاءَ اللَّهُ وَأَذْكُر زَّبُك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | تفسير قوله تعالىٰ: |
| ٤٩                                           | ﴿ وَلَمِنُواْ فِي كَهْفِهِمْ ثَلَاتُ مِائَةٍ سِنِينَ ﴿ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | تفسير قوله تعالىٰ: |
| ٥٠                                           | ﴿ قُلِ اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا لَبِنُوا لَهُ غَيْبُ السَّمَوَتِ ١٠٠ ١٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                    |
| 00                                           | ﴿ وَأَتَلُ مَا أُوحِىَ إِلَيْكَ مِن كِتَابِ رَبِّكَ ۗ ﴿ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                    |
| ٥٧                                           | ﴿ وَأَصْدِرْ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم هُ اللَّهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                    |
| 77                                           | ﴿ وَقُلِ ۚ الْحَقُّ مِن زَّئِكُمْ فَمَن شَاءً فَلْبُؤْمِن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                    |
| 38                                           | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ ١٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                    |
| ٦٥                                           | ﴿ أُوْلَئِكَ لَمُمْ جَنَّكُ عَدْنِ تَجْرِى مِن غَنْبِيمُ ٱلْأَتَهَارُ ﴿ ﴾.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                    |
| ٦٧                                           | ﴿ وَأَضْرِبَ لَمُمْ مَّنْكُ رَّجُلَيْنِ ۞ ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                    |
| ٦٨                                           | ﴿ كِلْمَنَا ۚ ٱلْجَنَّانَيْنِ ءَانَتْ أَكُلَهَا وَلَدَ تَظْلِر مِنْدُ شَيْعًا ﴿ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | تفسير قوله تعالىٰ: |
| ٦٨                                           | ﴿ وَكَانَ لَهُ ثُمَّ فَقَالَ لِصَاحِبِهِ وَهُوَ يُحَاوِرُهُ ٥٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                    |
| ٦9                                           | ﴿ وَدَخَلَ جَنَّـتُمُ وَهُوَ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ ۞﴾. `                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | تفسير قوله تعالى:  |
| ٧٠                                           | ﴿ وَمَا أَظُنُّ ٱلسَّاعَةَ قَامِمَةً وَلَهِن زُّودتُ ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | تفسير قوله تعالىٰ: |
| ٧٠                                           | ﴿ قَالَ لَمُ صَاحِبُمُ وَهُوَ يُحَاوِرُهُ أَكَفَرْتَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّا اللَّا لَلَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُو   |                    |
| ۷١                                           | ﴿ لَكِئَا هُوَ اللَّهُ رَبِّي وَلَا أَشْرِكُ بِرَتِي آحَدًا. ` . ﴿ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | تفسير قوله تعالىٰ: |
| ٧٢                                           | ﴿ وَلَوْلَا إِذْ دَخَلْتَ جَنَّنَكَ قُلْتَ مَا شَأَءَ ٱللَّهُ ﴿ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                    |
| ٧٤                                           | ﴿ فَعَسَىٰ رَبِّقَ أَن يُؤْرِينِ خَـٰيْرَا مِن جَنَّلِكَ ١٠٠٠ ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | تفسير قوله تعالىٰ: |
| ۷٥                                           | ﴿ أَوْ يُصْبِحَ مَا قُومًا غَوْرًا فَلَن تَسْتَطِيعَ لَهُمْ طَلَبُنَا ﴿ ﴿ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | تفسير قوله تعالىٰ: |
| ٧٦                                           | ﴿ وَأُحِيطَ بِشَمْرِهِ فَأَصْبَحَ لِمُلِّلِّكُ كَلَيْتِهِ ﴿ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | تفسير قوله تعالىٰ: |
| ٧٦                                           | ﴿ وَلَمْ تَكُن لَّهُ فِنَةٌ يَنْصُرُونَهُ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴿ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ |                    |
| ٧٧                                           | ﴿ هُنَالِكَ ٱلْوَلَيْثُ لِلَّهِ ٱلْحَقِّ هُوَ خَيْرٌ ثَوَابًا ۞ ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | تفسير قوله تعالىٰ: |
| ٧٨                                           | ﴿ وَأَضْرِبْ لَمُمْ مَّثَلَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَّا كَثَلَةٍ أَنزَلْنَهُ ﴿ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | تفسير قوله تعالى:  |
| ٧٩                                           | ﴿ ٱلْمَالُ وَٱلْبَنُونَ زِينَةُ ٱلْحَيَاوَةِ ٱلدُّنْيَأَ ﴿ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | تفسير قوله تعالىٰ: |
| ۸۱                                           | ﴿ وَيَوْمَ نُسَيِرُ ٱلْجِبَالَ وَتَرَى ٱلأَرْضَ بَارِزَةً ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | تفسير قوله تعالىٰ: |
| ۸۳                                           | ﴿ وَعُرِضُوا عَلَىٰ رَبِّكَ صَفًّا لَّقَدْ جِنْتُمُونَا ﴿ ﴿ اللَّهِ ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | تفسير قوله تعالىٰ: |
|                                              | ﴿ وَوُضِعَ ٱلْكِنَابُ فَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ ۚ ﴿ ﴿ وَوُضِعَ ٱلْكِنَابُ فَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                    |

| <i>ص</i> فحة<br> |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الموضوع            |
|------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| ۸۸               | ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتِهِكُهِ ٱلسَّجُدُولَ الْإِدَمَ فَسَجَدُواً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | تفسير قوله تعالىٰ: |
| ٨٩               | ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمُلَتِهِكَةِ أَسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوٓا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                    |
| ٩ ٤              | ﴿ مَا ٓ أَشْهَدَتُهُمْ خَلْقَ ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ ﴿ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | تفسير قوله تعالىٰ: |
| 90               | ﴿ وَيَوْمَ يَقُولُ نَادُواْ شُرَكَآءِى ٱلَّذِينَ زَعَمْتُمْ ﴿ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ اللَّا اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ |                    |
| 97               | ﴿ وَرَمَا ٱلْمُجْرِمُونَ ٱلنَّارَ فَظَنُّواْ أَنَّهُم مُّواقِعُوهَا ﴿ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | تفسير قوله تعالىٰ: |
| 97               | ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفْنَا فِي هَٰذَا ٱلْقُدْرَةِ اِن لِلنَّاسِ ﴿ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                    |
| 99               | ﴿ وَمَا مَنَعَ ٱلنَّاسَ أَن يُؤْمِنُوا إِذْ جَاءَهُمُ ٱلْهُدَىٰ ۞ ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | تفسير قوله تعالىٰ: |
| 1.1              | ﴿ وَمَا نُرْسِلُ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِدِينِّ ﴿ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                    |
| ۱۰۳              | ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ذُكِّرَ بِتَايَتِ رَبِيهِ ۞ ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                    |
| r • 1            | ` •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | تفسير قوله تعالىٰ: |
| ۱٠٧              | ﴿ وَيَلْكَ ٱلْقُرَاتِ أَهْلَكُنَهُمْ لَمَّا ظَلَمُوا أَ ١ ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | تفسير قوله تعالىٰ: |
| ۱۰۸              | ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِفَتَسْلَهُ لَآ أَبْسَحُ ۞                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | تفسير قوله تعالىٰ: |
| 11.              | ﴿ فَكُمَّا بَكُفَا مَجْمَعَ يَتَنِهِمَا نَسِيَا حُوتَهُمَا ١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | تفسير قوله تعالىٰ: |
| 111              | ﴿ فَلَمَّا جِاوَزًا قَالَ لِفَتَـٰلَهُ ءَالِنَا غَدَآءَنَا ١٠٠٠.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | تفسير قوله تعالىٰ: |
| 111              | ﴿ قَالَ أَرْمَانِتَ إِذْ أُونِنَا ۚ إِلَى الصَّخْرَةِ ۞ ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | تفسير قوله تعالىٰ: |
| 111              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | تفسير قوله تعالىٰ: |
| 111              | ﴿ فَوَجَدَا عَبْدًا مِّنْ عِبَّادِنَا ءَاللَّيْنَهُ رَصْمَةً ﴿ إِنَّ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّ اللللللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّ   |                    |
| 115              | ﴿ قَالَ لَهُ ِ مُوسَىٰ هَلْ أَتَبِعُكَ ۞ ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                    |
| 311              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | تفسير قوله تعالىٰ: |
| ۱۱٤              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                    |
|                  | ﴿ قَالَ سَتَجِدُ فِي إِن شَآءَ ٱللَّهُ صَابِرًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                    |
|                  | ﴿ قَالَ فَإِنِ ٱتَّبَعْتَنِي فَلَا تَسْتَلْنِي عَن شَيْءٍ ۞ ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                    |
| 117              | ﴿ قَالَ أَلَمْ أَقُلْ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْرًا ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | تفسير قوله تعالىٰ: |
| ۱۱۷              | ﴿ قَالَ لَا نُوَاخِذُنِي بِمَا نَسِيتُ وَلَا تُرْهِفَنِي ١٠٠٠ الله الله الله الله الله الله الله ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | تفسير قوله تعالىٰ: |
| 114              | ﴿ فَأَنْطَلُقَا حَتَّى إِذَا لَقِيَا غُلَمًا فَقَنَلُهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | تفسير قوله تعالىٰ: |
| 119              | ﴿ قَالَ أَلَمْ أَقُلَ لَكَ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ ٥٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | تفسير قوله تعالىٰ: |
| 119              | ﴿ قَالَ إِن سَأَلْنُكَ عَن شَيْءٍ بَعْدَهَا فَلَا تُصَاحِبْنِيٌّ ﴿ ﴿ كَالَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ   | تفسير قوله تعالىٰ: |
| ١٢٠              | ﴿ فَأَنْطَلُقَا حَتَّىٰ إِذَآ أَنْيَآ أَهْلَ قَرْيَةٍ ۞ ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | تفسير قوله تعالىٰ: |

| صفحة | الله<br>                                                                                      | الموضوع             |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| 111  | ﴿قَالَ هَٰذَا فِرَاقُ بَيْنِي رَيْنِكً ۞﴾                                                     | تفسير قوله تعالىٰ:  |
|      | ﴿أَتَ السَّفِينَةُ فَكَانَتَ لِتَسَكِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ السَّفِينَةُ فَكَانَتَ لِتَسَكِينَ |                     |
| 177  | ﴿وَأَمَّا ٱلْفُلَادُ فَكَانَ أَبُواهُ مُؤْمِنَانِي ۞                                          | تفسير قوله تعالىي:  |
| 174  | ﴿ فَأَرَدْنَا ۚ أَن يُبْدِلَهُمَا رَئُهُمَا خَيْرًا مِنْهُ زَكُونً                            | تفسير قوله تعالىٰ:  |
| 175  | ﴿وَأَمَّا ٱلْجِدَارُ فَكَانَ لِغُلَمَتِنِ يَتِيمَنْنِ ۞﴾                                      | تفسير قوله تعالىٰ:  |
| 170  | ﴿ وَيَشْنَالُونَكَ عَن ذِي ٱلْفَرْزَكَيْنِ ۞ ﴿                                                | تفسير قوله تُعالىٰ: |
| 177  | ﴿ إِنَّا مَكَّمَنَا لَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَالَئِنَاهُ ۞﴾                                    | تفسير قوله تعالىٰ:  |
| 177  | ﴿ فَأَنْهَ سَيَبًا                                                                            | تفسير قوله تعالىٰ:  |
| 177  | ﴿حَتَّىٰ إِذَا بَلَغَ مَغْرِبَ ٱلشَّمْسِ وَجَدَهَا تَغَرُبُ ۞﴾                                | تفسير قوله تعالى:   |
| ۱۲۸  | ﴿قَالَ أَمَّا مَن ظَلَمَ فَسَوْفَ نُعَلِّبُكُم ۞﴾                                             | تفسير قوله تعالىٰ:  |
| 179  | ﴿ وَأَمَّا مَنْ ءَامَنَ وَعِمِلَ صَلِيحًا فَلَتُم جَزَّتَهُ ٱلْحُسْمَتَى ۚ ۞ ﴿                | تفسير قوله تعالىٰ:  |
| 14.  | ﴿حَتَّىٰ إِذَا بَلَغَ مَطْلِعَ ٱلشَّمْسِ وَجَدَهَا تَطْلُعُ ۞﴾                                | تفسير قوله تعالىٰ:  |
| ۱۳۰  | ﴿ كَلَنْلِكَ وَقَدْ أَحَطْنَا بِمَا لَدَيْهِ خُبْرًا ۞﴾                                       | تفسير قوله تعالىٰ:  |
|      | ﴿ حَقَّةَ إِذَا بَلَغَ بَيْنَ ٱلسَّلَّذِينِ وَجَدَ مِن دُونِهِ مَا ﴿                          |                     |
| ١٣١  | ﴿ قَالُواْ يَنَذَا إِلَقَرْنَةِنِ إِنَّ يَأْجُوحَ وَمَأْجُوجَ ۞ ﴾                             |                     |
| 371  | ﴿ قَالَ مَا مَكَّنِى فِيهِ رَبِّى خَيْرٌ فَأَعِينُونِي بِقُوَّةٍ ۞ ﴿                          | تفسير قوله تعالىٰ:  |
| 148  |                                                                                               |                     |
|      | ﴿ فَمَا ٱسْطَلَعُوا أَن يَظْهَرُوهُ وَمَا ٱسْتَطَلَعُواْ ۞﴾                                   |                     |
|      | ﴿ قَالَ هَلَدًا رَحْمَةٌ مِن زَّنِيٌّ فَإِذَا جَلَّهَ وَعَدُ رَنِي ۞ ﴿                        |                     |
|      | ﴿ وَتَرَكُنَا بَعْضَهُمْ يَوْمَهِ لِو يَمُوجُ فِي بَعْضٍ ﴿ ﴾                                  |                     |
|      | ﴿ وَعَرْضَنَا جَهَنَّمَ يَوْمَهِلُو لِلْكَافِرِينَ عَرْضًا ۞ ﴿                                | _                   |
|      | ﴿ ٱلَّذِينَ كَانَتُ أَعْيُنُهُمْ فِي غِطَلَةٍ عَن ذِكْرِي ١٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠    |                     |
|      | ﴿ أَفَحَسِبَ الَّذِينَ كَفُرُوٓا أَن يَتَّخِذُوا عِبَادِي                                     |                     |
| 121  | ﴿ قُلْ هَلْ نُلْتِكُمْ بِالْأَخْسَرِينَ أَعَمَالًا                                            | تفسير قوله تعالىٰ:  |
|      | ﴿ الَّذِينَ صَلَّ سَعَيْهُمْ فِي الْحَيَوْةِ اللَّهُ نَيَا                                    |                     |
| 184  | ﴿ أُوْلَئِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ جَائِتِ رَبِّهِمْ وَلِقَآمِدِ ﴿ ﴾                            | تفسير قوله تعالىٰ:  |
| ۱٤٧  | ﴿ وَالَّهِ جَزَاقُهُمْ جَهَنَّمُ بِمَا كَفَرُواْ                                              | تفسير قوله تعالىٰ:  |
| ۱٤۸  | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ ۞ ﴿                                    | تفسير قوله تعالىٰ:  |

| الصفحة | الموضوع                                                                               |
|--------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| 10.    | تفسير قوله تعالىٰ: ﴿خَلِدِينَ فِيهَا لَا يَبَغُونَ عَنَّهَا حِوَلًا ﴿ ﴾               |
| ١٥٠    | تفسير قوله تعالىٰ: ﴿قُل لَّو كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِكَلِمَنتِ رَقِي ﴿ ﴿ اللَّهِ ﴾ |
| 101    | تفسير قوله تعالىٰ: ﴿قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِتْلَكُوْ بُوحَىٰ إِلَىٰ ﴿ اللَّهُ    |
| 108    | * فهرس الفوائد العلمية                                                                |
| 107    | * الفهرس                                                                              |

رَفْعُ معبں (لرَّحِمْ إِلَّهِ الْهُجَّنِّ يُّ (سِلنم (لاہِنُ (لِفِرُوف سِب



رَفْعُ بعب (لرَّعِمْ إِلَّهِ الْهُجَّنِّ يُّ (سِلنَمُ (لِيْرُمُ (لِفِرُوفَ مِسِى

